
Објављивање Летописа Матице српске омогућило је
Министарство културе Републике Србије



Покренут 1824. године
Уредници

Георгије Магарашевић (1824–1830), Јован Хаџић (1830–1831), Павле Стаматовић 
(1831–1832), Теодор Павловић (1832–1841), Јован Суботић (1842–1847), Сима Фили­
повић (1848), Јован Суботић (1850–1853), Јаков Игњатовић (1854–1856), Субота Мла­
деновић (1856–1857), Јован Ђорђевић (1858–1859), Антоније Хаџић (1859–1869), 
Јован Бошковић (1870–1875), Антоније Хаџић (1876–1895), Милан Савић (1896–1911), 
Тихомир Остојић (1912–1914), Васа Стајић (1921), Каменко Суботић (1922–1923), 
Марко Малетин (1923–1929), Стеван Ћирић (1929), Светислав Баница (1929), Ра­
дивоје Врховац (1930), Тодор Манојловић (1931), Жарко Васиљевић (1932), Никола 
Милутиновић (1933–1935), Васа Стајић (1936), Никола Милутиновић (1936–1941), 
Живан Милисавац (1946–1957), Младен Лесковац (1958–1964), Бошко Петровић 
(1965–1969), Александар Тишма (1969–1973), Димитрије Вученов (1974–1979), 
Момчило Миланков (1979), Бошко Ивков (1980–1991), Славко Гордић (1992–2004), 
Иван Негришорац (2005–2012), Слободан Владушић (2013–2016), Ђорђе Деспић 
(2017–2020), Ђорђо Сладоје (2021–2023)

Уредништво
СЕЛИМИР РАДУЛОВИЋ

(главни и одговорни уредник)
БОШКО СУВАЈЏИЋ

(уредник научних прилога)
МИЛЕНА КУЛИЋ, ЈЕЛЕНА МАРИЋЕВИЋ БАЛАЋ, НЕНАД ШАПОЊА

Секретар Уредништва
СВЕТЛАНА МИЛАШИНОВИЋ

Лектор
МИРЈАНА КАРАНОВИЋ

Коректор
БРАНИСЛАВ КАРАНОВИЋ

Технички уредник
ВУКИЦА ТУЦАКОВ

Корице
АТИЛА КАПИТАЊ

E-mail: letopis@maticasrpska.org.rs
Интернет адреса: www.maticasrpska.org.rs/letopis

• Уредништво прима сараднике Летописа сваке друге и четврте среде у месецу од 12 до 14 часова •

Летопис Матице српске излази 12 пута годишње у месечним свескама од по десет штампар­
ских табака: шест свезака чине једну књигу. Годишња претплата износи 2.000 динара, а за 
чланове Матице српске 1.000 динара. Претплата за иностранство износи 100 €. Цена по једној 
свесци и књижарској продаји је 200 динара. Претплата се може уплатити на жиро рачун 
205-204373-09 (Комерцијална банка), са назнаком „за Летопис”. Адреса: 21000 Нови Сад, 
ул. Матице српске бр. 1, телефон: 021/6613-864 и 021/420-199, локал 112, факс: 021/528-901.

Издаје: Матица српска
Компјутерски слог: Владимир Ватић, ГРАФИТ, Петроварадин

Штампа: САЈНОС, Нови Сад
Тираж: 750

ЛЕТОПИС
МАТИЦЕ СРПСКЕ



Год. 202	 Јануар–фебруар 2026	 Књ. 517, св. 1–2

ПOEЗИJA И ПРOЗA

Верољуб Вукашиновић, Жива вода . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Зоран Ђерић, Две необјављене песме . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Милутин Ђуричковић, Бегунци . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Тихомир Нешић, Лаке приче о смрти . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Драгица Стојановић, Град . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Катажина Шведа, Лепљиве грудве . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Валериј Сдобњаков, Сан . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

EСEJИ

Нина Стокић, „И тако све Тоно, па Тоно” – осврт на културно 
прегалаштво Антонија Тоне Хаџића . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Весна Гајић, „У писаној речи увек мора да има много игре” – хер­
менеутичка огледања о Платоновој критици писма . . . . . .

Јелена Јовановић Костић, Пукотине смеха у „Времену смрти” До­
брице Ћосића и Фројдово тумачење досетке . . . . . . . . . . . .

Вук Трнавац, (Не)видљиво(ст) имагинације: Башлар и Мерло-Понти 
и подршка Хајдегер и Дерида . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

СВEДOЧAНСТВA

Јован Делић, „Жалац љубави и жалац смрти” . . . . . . . . . . . . . . .
Бошко Сувајџић, Моравска розета Верољуба Вукашиновића . . .
Милена Кулић, Лиричар и кошница времена: дијалог са традицијом 

и песничко памћење Верољуба Вукашиновића . . . . . . . . . . . .

5
9

21
24
30
34
41

45

56

70

80

104
120

130

ЛЕТОПИС
МАТИЦЕ СРПСКЕ



Милица Миленковић, Детињство и завичај у збирци песама жалац 
Верољуба Вукашиновића . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Славко Гордић, О промискуитету поетског и прозног говора . . .
Дејан Милорадов, Окућавање и захлебљење динарских колониста 

у књизи „Кућа и хлеб” Милана Мицића . . . . . . . . . . . . . . . . . .

КРИТИКА

Марко Недић, Петар Пијановић о српској култури од најстаријих 
времена до краја 20. века (Петар Пијановић, Кратка исто­
рија српске културе) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Лазар Букумировић, Чика Урош новосадској деци (Урош Предић, 
Писма породици Милутиновић) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Драгана Јовановић, Како (о)писати „nihil”? (Кристијан Олах, Све­
тлост из пепела: Холокауст и књижевност) . . . . . . . . . . . .

Јана Алексић, Подвиг херменеутичког уживљавања (Милица Ћу­
ковић, Теолошки постструктурализам: поезија и поетика 
Драгана Бошковића) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Лазар Милентијевић, И после Аристотела – Аристотел! (Никола 
Миљковић, Мрвице са Аристотелове трпезе) . . . . . . . . . . .

Софија Ракочевић, О свету у човеку и човеку у свету (Владимир 
Коларић, Достојевски у филмовима Живојина Павловића) .

Симонида Лончар, Врело и букагије (Габријеле Д’Анунцио, По­
етски благослови) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Хелена Савић, Рестаурација краденог сећања (Владимир Вујовић, 
Разговори с Вјештицом) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Бранислав Карановић, Аутори Летописа . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Упутство за припрему текста за Летопис . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

138
151

159

165

170

174

182

190

193

197

205

201

219



П О Е З И Ј А  И  П Р О З А

ВЕРОЉУБ ВУКАШИНОВИЋ

ЖИВА ВОДА

ПОЕМА

Давно већ смућен, 
слаб и располућен,
надахнућа лишен, 
хтео бих да пишем

недовршену поему 
о Срему,
чије је прво слово
Стражилово.

Ту дом је песме, 
трубадурски, лирски,
и ђачко доба 
из студентских соба,

и Дунав моћни, 
возови поноћни
возе ме у Атину, 
у висину,

на Филозофски факултет,
чарни лет, 
у Матицу српску,
још читам трску

5



6

која мисли у мени, 
док се јесени
пролеће, и лето, 
и доба свето,

карловачко, младо, 
под виноградом,
где остаде ми дах,
а прах све је прах.

И нема растанка 
док има Бранка,
ни снега лањског
све док је Црњанског.

И што сам старији, 
у тој арији,
враћам се, још млад, 
кроз Срем, у Нови Сад.

НОВОСАДСКА НОЋ

Била је блага ноћ
као „Ачански” вино,
некуд је требало поћ’,
за неком виолином.

Али ње нигде нема,
друга се музика чује,
понеки бирцуз дрема,
тамбура можда ту је.

А вино све је слађе,
из младости се знамо,
ако ту крчму нађем,
можда сам и ја тамо.

Испред сванућа петли,
тек да украсе причу,
у мени крчма светли,
у вину зрикавци зричу.



7

Била је ноћ још врела,
вино из Баноштора,
кроз мирис багрема бела
већ сванула је зора.

ЖИВА ВОДА

Осетим, блесне сјај у оку
кад се приближим водоскоку,

и када приђем понорници,
запенушаној реченици,

младом потоку што жубори,
врелу тајанственом у гори,

с кога се јелен воде напи,
а ја га видим у тој капи

кад се океан у њу сузи,
у тој последњој, живој сузи.

КОЛЕВКА

Сам у селу, крај гробљанског луга,
туга тешка, ко челична каса,
притисла ме, а гроб школског друга
шапуће ми стихове са часа;
оној песми, Чика Јови Змају,
гробови се стално надодају.

Нигде никог, утихнуло село,
становници углавном су доле,
и некад се живело, и мрело,
док је било људи, кућа, школе
у којој се срицала балада:
Бејасте ли, браћо моја млада,



8

да л’ бејасте ви на гробљу када?
на том гробљу у Србији, селе,
на којем смо и увек и сада,
ка њему се моје мисли селе
кад ноћ падне, мисао зацвили,
сви су тамо што су овде били,

нараштаји, поколења, смене,
лишће, трава, пупољци и цвеће,
старо, младо, мушкарци и жене;
светлуцају воштанице свеће
у колевци од небеског сјаја,
и у песми Чика Јове Змаја.

СЛАМКА

Усред литургије,
на дан Светог Спаса,

У Призрену призрех
једну сламку спаса.

С неба су је снели
Свети Архангели.

Дављеник сам, схватам.
За сламку се хватам.



9

ЗОРАН ЂЕРИЋ

ДВЕ НЕОБЈАВЉЕНЕ ПЕСМЕ

ПОЕЗИЈА И ДУХ ЛАЗЕ КОСТИЋА

први пут сам се сусрео
са духом Лазе Костића
у Венецији на железничкој
станици Местре излазио сам 
из воза који је настављао 
даље копном 
у правцу Француске
кад ме је нешто
снажно
повукло за косу окренуо 
сам се спреман да 
опсујем па чак 
и да се потучем
са дрзником који 
усуђује се
да ме почупа
али није то била
чак ни женска рука
моја Делила превара
и ноћ учинило ми се
ваљда од журбе
и умора
дугог путовања

дуго сам чекао воз
који ће ме одвести



10

до града на води
био сам чудесно
повезан са копном
лежећи на огромној
каменој клупи ошамућен 
врелином узбуђен 
близином мора и тог града 
чије стубове његови таласи
запљускују

десетак минута касније
укрцавам се у поспану 
композицију нервозан 
због пртљага који ми је 
отежао од умора
Лаза Костић се појављује
у лику кондуктера у том 
возу који има само две 
станице – прву
и последњу

у тренутку када се чврсто
тло измакло а под локомотивом
зашумела вода непрегледна
тамна
обратио ми се 
српски:
још није потонула
Венеција!
разумео је моје
нестрпљење
карту није тражио 
као да није желео
да ми поништи
могућност 
повратка

стигао сам пред поноћ
у Венецију железничка 
станица је велика спаваоница:
у врећама на душецима
на станичном степеништу
и клупама – спавају



11

они којима је хотелски
смештај прескуп
одлучујем се ипак
да потражим
какав хотелчић

у ово време врата 
многих хотела за чије
кваке посежем су 
закључана
ипак проналазим
одговарајући смештај
све је пристојно: цена 
велика соба са купатилом 
кревет поглед на трг чесма 
која ће ме успављивати
и будити својим жубором
наредних дана
и ноћи

Венеција не леже
али и не устаје рано
одговор је на моје
чуђење што су до 9
часова ујутру радње
затворене а улице
пусте
господин који ми је
то рекао на чистом 
српском језику
одевен је старински
али отмено – одело
од скупог штофа
доброг кроја
и ваљане израде
кошуља чиста
бела уштиркана
врат раздрљен
једино је коса 
мало раштркана
и бркови
делује младолико
због општег држања



12

и погледа
мада би могао да има
и шездесет година
разгледа књиге
на енглеском и француском
расуте по тезгама
вајка се што нема више
издања на латинском
и старогрчком: зар су то 
књиге (litterarius
litterate) данас непотребне?

не умем да му одговорим
збуњен и самом појавом
он користи моје несналажење
па ме узима подруку
и води до рибарнице
пролазимо између тезги
мириси свеже рибе
и шкољки увлаче ми се
у одећу и косу
идемо према Риалту
па преко Трга Светог Марка
до кафане под сводовима
који нуде хладовину
освежавајуће напитке
и звуке пијанина 
и контрабаса
наручујемо две кафе
кад стигне рачун
цифра подиже на ноге
мог партнера који
узгред
своју шољицу 
није ни такнуо:
срамота! које цене!
то некада
није било
тако

ту под копитима
коња Св. Марка
очи у очи



13

са каменим лавовима
такво задовољство
има своју цену

господин с којим сам 
у друштву прича пуно
и неповезано
не поверава ми се
већ као да ме упозорава
на одређене ствари
и догађаје
оно што ми саопштава
стиже из неког
другог света
читав век нас дели
али не раздваја већ
спаја на неки 
волшебан начин
слушам га
као да листам речник
помало архаичног
језика препун
каламбура и несмислица:

мамне танке домишљанке
израиљке израјанке

сад тек препознајем
ко је тај
и о чему ми пева
(а не говори
као што сам
претпостављао)
у некој другој ситуацији
на неком другом месту
уплашио бих се 
побегао
или не бих поверовао
да видим духа
али у Венецији
која је сва нестварна
једна велика авет
где сваки лик прати



14

сенка
као што свака светла
страна има своју
тамну
такво откриће 
причињава ми радост

библијска легенда
из уста Лазе Костића
била је тог лета
и моја коб
моја судбина
затечен
био сам Самсон
под ступовима храма:

у тамници је сужањ
окован
у тамници је глава
народа
у тамници је снага
народа
у тамници му судац
богодан

љубав је та тамница
у којој смо заточени
мржња је наш оков
обе су и наша снага
и наша немоћ
обећавају али и
обеснажују

и сам сам спознао
да је душа отровница
која ме обмањујe
пољупцима
бриди ме без ње
у безњеници
годи ми угађа
али и гуши ме њено
тамно млеко којим ме



15

доји у танким млазевима
јер сам гладница
али и млекозаборавац

У Венецији, у лето 1990.

ПОЕЗИЈА И ТУРИСТИЧКО ПУТОВАЊЕ

Поновно успостављање железничког 
саобраћаја са Далмацијом била је прилика
да резервишем кушет до Сплита, стигнем 
тамо на ручак и пиће код пријатеља, и, 
као што је то некад бивало, кренем 
даље пут мора. Друго познанство, 
београдско, резултовало је укрцавањем 
на брод за острво Корчулу. Нисам се 
осећао као туристa, више као пират, 
који је кренуо у ново „освајање”, 
свестан да оно што је за мене било 
ново, одавно је већ било освојено. 

Јадранско море је 800 км дуг залив 
Средоземног мора, увучен између 
Апенинског и Балканског полуострва 
и окружен планинским ланцима, 
преко чијих је превоја од најстаријих 
времена одржаван контакт Леванта 
са средњом и северном Европом. 
Источна, балканска обала, знатно је 
разуђенија од западне, па је због 
заштићених увала и канала била 
посебно привлачна за рану пловидбу 
бродовима на једра и весла. 
За такву навигацију биле су 
најповољније временске прилике 
лети, кад су ветрови довољно 
снажни, нема олуја, нити 
узбурканог мора и дуготрајних 
киша. Тада се ветрови правилно 
измењују с мора и са копна, 



16

па се сморац – маестрал, 
дувајући са запада, појављује 
у 80% летњих дана. Таласи 
не прелазе висину од 1,5 м, 
док зими могу бити и виши од 8 м.

Дуж источне обале Јадрана 
пловило се још од најстаријих 
времена на путу од Отранта 
према северном Јадрану, а том 
рутом је ишао и тзв. Јантарски 
пут којим се природна смола 
од Северног мора и Балтика, 
преко Чешке и Алпа, допремала 
до Јадрана и даље до Леванта. 
На том путу, у средњем делу 
Јадрана, у групи средњо-
далматинских острва, 
пружа се од истока према 
западу око 40 км дуго, 
пошумљено острво Корчула. 
Источним крајем на 1,5 км 
приближава се Пељешцу, а на 
западу је од Хвара, с којим 
паралелно лежи, удаљено 
16 наутичких миља. Од средњег, 
уздигнутог дела острва, спуштају се 
према истоку и западу низови 
крашких удолина с плодним 
пољима. Клима је богата и угодна, 
слична Грчкој и оној на Сицилији: 
лета сува и топла, док се зими 
смењују кишно (јужно) време с 
хладним и ведријим (бурним) 
данима; са 1000 мм кише и 
2700 сунчаних сати.

Град је до XIX века био опасан 
зидом, ојачан кулама. На 
средишњем месту је катедрала
са звоником. Ова затворена 
и упечатљива урбана композиција
приметна је до данас, мада не и 



17

сачувана у некадашњем облику. 
Многе зграде су порушене, 
напуштене, док су преостале 
већином адаптиране, 
осавремењене за живот 
и туризам. Случајност, или 
нешто друго, свеједно, 
имао сам прилику 
да боравим у једној 
која је сачувала аутентичност: 
коноба у приземљу, собе на 
спратовима и кухиња (с 
дневним боравком) у поткровљу. 
Коноба је некад била спремиште, 
радионица. Испод ње је у 
стену укопана цистерна 
за скупљање кишнице. Отежана 
вентилација компензована је 
уским профилом улице која 
поспешује циркулисање ваздуха 
уздужно и тако „усисава” 
ваздух из просторије преко 
прозора. 

Већина улица је широка 
oко један сежањ (2,1–2,3 м). 
Просечна ширина блокова 
међу улицама је 
нешто више од шест сежања, 
око 13 м. Балкони, премошћења, 
стубишта, конзоле и картуше 
грбова оплемењују прочеља, 
обогаћују уличну перспективу, 
доприносе атрактивности улица. 

Постојале су две компоненте 
градске структуре: лаичка и 
религијска, а улична мрежа
је била по систему „рибље 
кости”. Према првом 
катастарском плану у граду је 
било 330 грађевинских 
јединица. Кад издвојимо јавне



18

и сакралне објекте: кнежев 
двор, житница, већница, цркве 
и свештеничке куће, остаје 
310 стамбених делова на око 
3 ха – где је, некад, максимално, 
могло да живи 2500 становника. 
Данас, наравно, није тако, 
осим у летњем периоду, када се 
домаћем становништву 
придружују бројни туристи. 

Од XVII в. почиње се развијати 
Варош, део града изван зидина, 
на превлаци где су од давнина 
била бродоградилишта, а на 
западу, од XV в. Доминикански
самостан, с ветрењачом 
подигнутом 1667. године, 
на рту пред њим. 

Према корчуланским изворима, 
овде се, 1254. године, родио 
Марко Поло, чувени 
венецијански морепловац, 
који је открио Кину и Монголију. 
Други писани извори бележе 
податак да је 1298. Године, 
Марко Поло учествовао 
у поморској бици Венеције 
против Ђенове, код Корчуле, 
и после пораза, утамничен 
у корчуланској тамници. 
Кула још постоји, као и 
мермерна плоча са овим 
податком. Овај славни 
Корчуланац, умро је 1324. 
године у Венецији. У 
његову част Кинези су 
изградили велики камени 
мост дуг 250 м, са 489 
камених лавова. 
Трагајући за пореклом 
породице Поло, историчари 



19

су дошли до Корчуле, где је 
такво презиме постојало 
још у XIV в. Kасније се 
додаје Де Поло, па је то 
данас корчуланска породица
Деполо. Кад је порекло
имена у питању, истиче се
и то да и Венеција и Корчула 
имају истог заштитника – Св. 
Марка Јеванђелисту. Отуда и 
име будућем морепловцу, кога 
сада и један и други град 
својатају. Постоји у Корчули 
кућа, с кулом Марка Пола, 
запуштена, рушевна, али која, 
без обзира на то, и даље 
привлачи туристе. 
Сасвим случајно био сам 
сведок, јер сам становао 
управо у улици Марка Пола, 
две куће удаљен 
од наводно његовог 
родног дома. То, наравно, 
није сметња туристичком 
савезу, хотелима, ресторанима, 
посластичарницама 
да се послужују његовим 
именом и тако добијају 
на атрактивности.

Дом некад славног корчуланског 
песника, Петра Канавелића (1637–1713), 
сада је рибљи ресторан. Ништа чудно, 
кад су и некадашње одбрамбене куле
претворене у дискотеке и кафиће. 
Нису више употребљиве чињенице 
да су Корчулу посетиле славне 
личности српске историје и културе. 
Вук Ст. Караџић је 29. 4. 1841. био 
у Дубровнику, Оребићу и на 
Корчули. Путовао је у друштву 
два руска дворска саветника, 
паробродом „Далмат”. Дочекали



20

су га Људевит Гај и Антун Мажуранић. 
Свега неколико сати, али за историју 
значајних, на овом острву и граду
провео је краљ Александар I 
Карађорђевић, 1925. године. 
Пар година касније, у обиласку
јадранских плажа, Милош 
Црњански је посетио и Корчулу, 
дивећи јој се у својим репортажама. 

И сам странац (сасвим ми је 
одговарала сенка), уживао сам 
у винима („Грк” и „Пошип”), 
уз рибе на граделе, јагњеће 
и козје месо под пеку (сач), 
бродет, или слаткише: 
цукарине, клашуне, хроспуле... 
А ту је и морешка – 
витешки плес са мачевима, 
симболично сукобљавање добра 
и зла, да би, на крају, добро 
извојевало победу.

Корчула, јул 2006.



21

МИЛУТИН ЂУРИЧКОВИЋ

БЕГУНЦИ

У сам освит зоре два мушкараца су бежала кроз шумске че­
старе и зелена поља пуна росе. Стрмоглаво су јурили кроз облак 
густе магле, који се тек спустио на спарушену земљу. Увијени у 
дебеле и тешке огртаче који су им ометали кретање, али их и 
штитили од јесење студи, ни сами нису знали куда иду. Док је 
ветар дувао свом снагом, бришући све пред собом – и лишће, и 
гране, и жбунове, њихова кожа је полако постала модра и ледена.

Нису много говорили. Стало им је само да се спасу и некако 
извуку живе главе. Мучила их је глад и жеђ. У даљини су се чули 
пуцњеви из пушака, снажан лавеж паса и понеки крик птице који 
није слутио на добро. Па ипак, нису посустајали у намери да се 
докопају чистине и пролаза преко стрмог планинског превоја. Кад 
би за тренутак одахнули и застали крај високих стабала, чинило 
се да их милују и грле, не желећи да се одвоје од њих. Шума је већ 
увелико тамнила, док су њих двојица опрезно корачали и гледали 
свуда унаоколо, управо онако као што то чини прогоњена звер 
коју хајка само што није стигла.

Превалили су добар део пута и били ван домашаја пушкоме­
та, али још увек нису били сигурни да су спасени. Газили су кроз 
хладну воду и бујице, прескакали густа шипражја и дубодолине, 
придржавајући један другог наизменично. Иако су журили напред, 
стално су се окретали за собом не из страха колико од жеље да се 
још који пут нагледају лепоте родног краја. Бришући зној са чела, 
Милош снажно удахну и застаде.

– Шта је? – забринуто ће Ранко, висок и мршав човек, опорог 
лица и благог погледа. – Ниси се ваљда уморио?

– Нисам се уморио. Хоћу само још једном да видим ову рав­
ницу – узврати Милош тужног лица и сузних очију. – Можда се 
никад нећемо вратити...



22

– Немој тако – разуверавао га је пријатељ и сам свестан да је то, 
можда, сурова истина. – Ако се ми не вратимо, вратиће се наша 
деца или наши унуци!

– Дај Боже! Али ја никад више нећу видети Метохију...
Наставили су да силазе благом падином, обраслом густим 

шибљем и оштрим трњем, тетурајући се један за другим. Трагови 
људског живота и слободе били су далеко од њих. Зато је требало 
ићи још даље и даље, у непознато и неизвесно. То им је била послед­
ња прилика да се домогну спаса и пронађу своје породице, које су 
већ пребегле преко границе. Нису успоравали ход, упркос даху 
смрти који их је неумољиво пратио.

Зауставише се испред неке висоравни, прекривене лишајевима 
и маховином, испод које је једна срна пила воде са потока. Ранко 
показа руком да ћуте, како би за тренутак уживали у погледу. Али 
то није дуго потрајало. Опазивши њихово присуство, животиња 
се уплаши и брже-боље отрча уском стазом кроз шумско грмље.

– Сачекај ме да се још једном напијем ове изворске воде! – 
завапи Милош молећиво, умивајући притом руке и лице. – Нигде 
нема овог раја, ове питомине...

– Пожури! – упозоравао је Ранко, гледајући испред себе.
– Не могу да журим! – оклевао је Милош, непомичан и одсутан. 

– Боли ме...
– Шта те боли?
– Душа...
После кратке и неподношљиве тишине, Ранко изусти са гор­

чином:
– И мене.
– Оставили смо отворене куће!
– Знам. Нисмо једини...
Док му се срце стезало и лупало потмулим ударцима, Ранко 

приђе и потапша сапутника по рамену. Покушавао је да га утеши, 
иако је обојици требала утеха.

– Како да оставимо све ово? – јадиковао је Милош у невери­
ци, ширећи руке према небу. – Земљу, кућу, гробове...

– И ово ће проћи. Хајдемо сада! – одлучно ће Ранко, док се 
Милош окретао у страну, јецајући и скривајући сузе.

На ветру је лелујала његова разбарушена коса, док је однекуд 
допирала сетна песма чобана. Нечије стадо оваца клизило је стрмим 
путељком поред трновитих грмова и велике пећине, у чијој се уну­
трашњости налазио заклон као скровиште за путнике и намернике.

Пред бегунцима је пуцало непрегледно пространство, које је 
тек требало упознати. Наставили су даље, иако им се није ишло. 
Радије би се вратили назад – свом родном прагу и огњишту и по 



23

цену живота! Али другог излаза није било. Свесни свега тога, 
поново почеше да корачају по камењу које се одронило на брдским 
забитима, над којима су лебделе сенке и одјекивали крици разних 
животиња. Ишли су знатно опрезније да не би изазвали одроне у 
јаруге и провалије.

Ранко застаде испред Милоша и невелик камен с пута стави 
у џеп.

– Да понесем бар нешто... 
– Ја носим икону – рече Милош, држећи се десном руком за 

груди. – Само то сам успео да спасем.
У њиховим душама није било мржње, беса и жеље за осветом 

– колико чежње, патње и бола. Чинило се да њиховом бежању и 
мукама нема краја. Изнурени и опхрвани тугом кренуше у правцу 
истока, верујући ипак у избављење и спас. С времена на време опи­
јао их је мирис смоле. Чуло се зујање пчела, док су се ковитлаци 
дима протезали скоро читавом долином.

– Чујеш ли музику? – упита Милош шапутавим гласом, пока­
зујући на оближњу крошњу дрвета.

– Теби се причињава – саосећајно ће Ранко, помало забринут 
за здравље свог суседа. – Можда је то од ветра или бунила...

– Не сећам се више ничега. Ни зашто бежимо, ни куда идемо 
– задрхта Милош одједном, подижући рамена. – Можда је ово 
само ружан сан који сањамо отворених очију...

– Још само мало и стигли смо. Нисмо залутали – бодрио га 
је Ранко, осећајући мучнину у стегнутом грлу. 

Очајање је лагано освајало Милоша, који је посртао као обу­
зет вртоглавицом или грозницом, док је Ранко био прибранији и 
смиренији. Стопу по стопу грабили су напред потпуно задихани, 
препуштајући се судбини и надајући се некаквом чуду или ускр­
снућу. Суморног погледа, повијених леђа и омлитавелих ногу, 
изгледали су као изгубљене утваре које су прележале неку тешку 
болест, па се сад тетурају и не знају шта раде ни куда иду. Скоро 
на измаку снаге, малаксали и клонули, једва су дисали од умора 
и исцрпљености. 

После неколико сати хода и бесомучног бежања кроз шуме, 
пољане и планинске гудуре, одједном се све стишало. Као да је про­
шла велика олуја, сунце је поново заблистало на хоризонту. У стру­
јању ваздуха осећао се неки други свет који охрабрује, успокојава.

Већ су се назирали први зраци јутарњег сунца кад су најзад 
могли да одахну, ступивши први пут на слободну и сигурну тери­
торију. Нека лепа светлост је заблистала небом, као да се нови жи­
вот поново рађа.



24

ТИХОМИР НЕШИЋ

ЛАКЕ ПРИЧЕ О СМРТИ

ЗВОНА ПАНТЕЛЕЈСКОГ МАНАСТИРА

Звоне звона Пантелејског манастира.
А ја се сећам како бих, заигран по манастирском дворишту, 

кад их чујем запевао: Опет бију, нека бију и треба да бију!
Звоне звона Пантелејског манастира.
А ја се подсећам како сам, загрљен с девојком, кад се огласе, 

на трен застао с питањем: За кога ли бију?
Звоне звона Пантелејског манастира.
А ја још боље памтим како бих, док сам шетао своју децу око 

манастира, задрхтао чим забрује: Није ли за неког од мојих бли­
жњих?

Звоне звона Пантелејског манастира.
А ја сад, док лежим у родној кући крај Пантелејског мана­

стира, промрсим: Чујем звона, значи, не бију за мене!

БУЂЕЊЕ

А зашто ти мене сањаш кад ја нисам мртав?
Ко каже да ниси мртав?
Па, ево ту сам пред тобом. 
Тако си преда мном био и на твом погребу. Само што си тада 

лежао. Ниси се покренуо ни кад сам ти пријатељски спустио пољу­
бац на чело.

Па, о томе ти говорим, о том сну.
Зар ја и сада не сањам? Ево лепо те видим.
Можеш и да ме додирнеш.
Ево ти рука... Видиш да не можемо да се додирнемо.



25

Како не можемо, кад ја тебе, ево, додирујем.
Али ја то не осећам.
Е, ту смо: да ли не осећа мртав или жив?
Знам да ја вас мртве, хвала богу, додиром не осећам. А да ли 

ви мене осећате, не знам.
Да бисмо то разјаснили, ајде пробуди се.
Ја, ако хоћу, могу то, али ти, чик, пробуди се.
Како да се ја у твом сну пробудим?
Па, ти само у мом сну можеш да радиш шта хоћеш. Без мог 

сна си мртав.
Није тако. Ти мене сањаш да сам мртав.
Па, само тако могу да те видим. Данима, месецима, можда 

годинама, не срећем те, нема те, нестао си.
Значи, ја постојим само ако се сусрећем с тобом?
За мене је тако.
А што ја тебе не виђам, то није исто?
Није. Ти си мртав.
О, како да се пробудим из овог кошмара!

Остало је непознато који се од двојице пријатеља пробудио.

СМРТ ПТИЦЕ

Птице не умиру у лету! – то вам гарантујем ја, најстарији 
члан Клуба посматрача птица. Одмалена ја њих гледам, у свако 
доба дана и ноћи, значи у свим приликама и неприликама. И сад 
знам како се која из јајета излеже, како се мучи да први пут полети, 
како се која храни, како се размножава и, јасно, како која умире. 
Све је код сваке другачије, али у смрти су све једнаке.

Знам да се и за нас људе каже да се у смрти сви изједначимо. 
То у смрти, али у умирању смо различити.

Птице не! Чак и ако у том часу лети, ниско или високо, споро 
или брзо, ниједна птица из висине не пада као камен.

Свака птица, кад јој дође време, нађе још толико снаге да 
полако слети на земљу Тек ту покаже да посустаје. Још неколико 
пута, све немоћније, замахне крилима. Потом покуша да се успра­
ви на ноге. Изврне се на бок. Умири се, прикупља снагу. Па још 
неколико пута покушава да се издигне са земље.

Најзад положи кљун на земљу као да јој се извињава што је, 
док је могла, све чинила да се од ње издигне у висину.

Тек кад се увери да више од земље не може да се одвоји, пти­
ца тек тада клоне, опусти се, преда се...



26

ПРИЈАТЕЉ

Ноћас сам уснио стварно необичан сан.
Сањао сам да сам умро, положен сам на леђа, а руке су ми пре­

крштене на грудима. Али није то било оно најстрашније у том сну.
Док лежим у мртвачком сандуку, глава ми је мало уздигнута, 

па бацам – тако сам помислио – последње погледе на оно што ме 
окружује.

А онда изненада, пријатно изненађен, угледам међу мојим нај­
рођенијима, најближима, међу малобројним преосталим пријатељи­
ма који су осетили потребу и обавезу да дођу на мој последњи испра­
ћај, угледам свог колегу и великог пријатеља Невена Казазовића.

Сетим се да већ дуже време нисам знао да ли је жив, па се не 
зачудим да се није нимало променио. 

Обрадованост што га видим увећа то што је, помислим, пре­
валио тако дуг пут, чак од Сарајева, да дође на моју сахрану.

Застао је на вратима, освртао се загледајући сваког од присут­
них. Видим да очекује да му неко, у знак поздрава, климне главом, 
и притекне у помоћ. Збуњено, као да лута, прати церемонију која му 
није позната. Сусретне понеки упитни поглед: Ко је овај? И ништа 
више.

Није било заинтересованих за њега, а безуспешни су били 
сви мој покушаји да било како објасним да је он муслиман и да се 
зато не сналази на православној сахрани. Још мање сам могао да 
представим колико ми је он значајан: долазили смо један другом 
у кућу, породично зaједно летовали у бококоторској Добри, деца 
су нам се играла. Поверавали смо се један другом. Сетио сам се 
како ми се током рата у Босни телефоном жалио да мора да учеству­
је, јер је, из хобија, био све научио о свем светском наоружању. И 
у последњем разговору кукао да је и након тог његовог рата, као 
после сваког, испливао муљ, па коло води шљам и они који рато­
вање нису ни омирисали. А ти си ратну корист очекивао? – подру­
гљиво сам питао, и нисам стигао да му се извиним.

Ни сада није било прилике за извињење. Остало ми је само 
да забринутим погледом пратим његов унезверени израз лица, 
његово унервожено понашање. Очигледно ми је било да не зна шта 
да чини: купљену свећу је, као да пита где да је запали, час при­
кривао, час нападно показивао. 

Једино ја сам знао да је муслиман и да не зна шта се и како 
чини на православној сахрани.

Застао је пре изјављивања саучешћа, као да се питао да ли да 
се представи. Завршио је без представљања, а да, учинило ми се, 
није сусрео ниједан поглед препознавања.



27

Ужаснуло ме питање: Да ли је могуће да дође и то да немам 
више никога ко ће да препозна мог пријатеља?! 

А он се осмехнуо кад се нагнуо над моје лице у мртвачком сан­
дуку. Прошаптао је: Није то ништа, важно је да смо се ми видели.

Плахо се осмехнуо, па наставио да збуњеним погледом про­
верава како ко на његово понашање гледа. Да се прекрсти није 
могао. Склопио је дланове пред својим очима и климнуо главом. 
Осврнуо се, па као да је схватио да је нормално што на мојој сахра­
ни он није важан, поклонио се, дубоко. То је поновио и кад је па­
лио свећу, коју је, задовољан, сместио међу остале горуће.

Обазирао се да види шта даље, али у том часу је било само 
чекање. Његова сметеност је постала потпуна: збуњено се завртео 
у месту, па крајње обазриво почео да се издваја, понављајући: Из­
вините, опростите.

Зауставио се по страни, усамљен као острво.
Постало је јасно: он је један мој живот, други су други мој 

живот, два моја сасвим одвојена живота.
Па, који напуштам? – пало ми је на памет
Толико ме то питање престрашило да сам се пробудио, уса­

мљен у свом кревету.

ПОСЛЕДЊА ЖЕЉА

У великом градском парку љуљашка на којој се десетогоди­
шњи дечак витла до што већих и већих висина. Мајка га с клупе 
гледа и опомиње: Немој тако силно, успори...

Пролазе два постарија шетача у озбиљном разговору. Један 
од њих се прекрсти и каже:

Смрт би требало да иде по реду, од старијих. Ужасно је кад 
најпре умиру млађи...

У том тренутку, кад је седиште љуљашке било на највећој 
висини, откачи се један ланац и дечак излети из седишта и, циче­
ћи, још мало полети увис, па се, сад вриштећи, стрмоглави према 
асфалту, налети на човека који се управо по други пут крстио, 
силовито га удари и обори, остави без даха.

Придиже се малишан на непокретном човековом телу и по­
навља: Није ми ништа, ништа ми није.

Притрчава дететова мајка. Грли свог синчића и сагиње се да 
додирне образ обореног, протресе му главу, па кад под њом угледа 
повећу локву крви, цикне и прекрсти се, плачно промуца: Хвалим 
те боже.

Ето ти редоследа који си хтео – проговори, као да наставља 
прекинути разговор, покојников саговорник, док покушава да при­
дигне свог мртвог пријатеља.



28

ЗАУЗДАВАЊЕ ПЕСМЕ

Свадба, српска. Двориште пуно сватова. Чекају да се крене 
по младу.

Два хармоникаша непрестано свирају. Најзад запевају:

Ај, оно мајка сина жени,
Па се веселе...

Стани! – подвикне стари сват: Немој ту песму, младожењи 
мајка није жива.

Музичари застану, па засвирају коло. Опет се огласи стари 
сват: Време је да кренемо, како младини не би помислили да смо 
се предомислили.

Трпају се у аутомобиле. Музичари имају свој, па заузимају 
место у колони, која се заустави на стотинак метара од зграде у 
којој је младин стан. Пошто лифт не ради, забрекћу уз степениште. 
Повремено се чује музика, колико то дозвољава ношење инстру­
мената уз степенице. Кадшто одјекују весели поклици појединих 
сватова.

Сачекују се на одговарајућем спрату. Кад стигну и музичари, 
засвирају и запевају:

Весели се, кућни домаћине...

Не! – огласи се кум: Не ту песму, јер младој је умро отац.
Хармонике утихну, док се не отворе врата и не заврше се 

грљења, љубљења и усклици добродошлице. Крене песма:

Насмеј нам се, прелепа невесто,
Чедна и честита процветала
И поносна си свате дочекала...

Промените ту песму, прошапуће музичарима полупијани 
сват: Нисте видели младу, стомак јој до зуба. Па није згодно.

Хармонике завезу коло, па схвативши да у скучености стана 
не може да се игра, запевају:

Добродошли, кићени сватови...



29

РАЗЛИЧИТИ ПУТЕВИ

Фотеља – кола, кола – фотеља, фотеља – кола, кола – фотеља, 
ето тако сам ти ја живео и, ево, где сам стигао! – јада се пацијент 
у кардиохируршком одељењу Института Дедиње.

А ја нисам имао кад да седнем, јуриш да не закасниш, журиш 
на време да посејеш и посадиш, благовремено да обереш и при­
береш, тако ти је код нас сељака, нема кад да се седне, и ево мене 
поред тебе! – одговара му пацијент са суседне постеље.

ПОСЛЕДЊИ

Поветарац је изненада ојачао и почео с мање деликатности 
да струји кроз крошњу младе липе. Промена се осетила и на зе­
леном лишћу. Само искуснији су погађали да ће ускоро почети да 
опада.

Али нико није запазио када се први лист последњи пут за­
љуљао и откинуо. Много њих је, пажљивије или само у пролазу, 
пратилo када је почело масовно опадање лишћа: Једни су га тума­
чили као почетак нечег новог, а други су у томе видели нестајање 
старог.

Али појединачно ниједан откинути лист није никоме ништа 
посебно значио. Опадање понеког листа је у понеком изазвало 
осећање да губи нешто у себи.

А кад је остао само један лист, свима је постао центар пажње. 
Полако је губио боју, бледео, дуго се сушио и све убрзаније се љу­
љао на сваки таласић ваздуха. Али опстајао је, није опадао, тако да 
готово није било човека који то није запазио, бацао поглед на уса­
мљени лист, осетио сажаљење или се није питао, уз све чешће при­
жељкивање да га што дуже буде, колико ће тај још дуго издржати.

Мада је, људи смо, било и самозапиткивања: кад ће и овај 
лист да се откине?

Ипак, кад се то најзад догодило, нико није видео последњи 
падајући лет последњег листа. Тако да се, накратко запажен, и он 
утопио у заборављену масу отпалог лишћа. Доказујући да је сваки 
напор, у животу и у смрти, да се издвојиш, да будеш нешто посеб­
но, другачији од осталих – ништа.

Све то је исто и код болесних и код здравих, с уздахом завр­
шава своју причу покојни гимназијски професор Љуба Станојевић.



30

ДРАГИЦА СТОЈАНОВИЋ

ГРАД

ГРАД

Граде
Ја бих волела 
Певати
Као Езра Паунд
У песми
N. Y.

САВА

Видиш ли Саву
Како тече
Свеједно је
Да ли њен ток гледаш
Из уџерице
Или са куле Београд
Сава само тече
Тече
То је њена лепота
И удес у исти час



31

РОСА ХОМОЉЕ

Слободану Јовићу

На крају добре књиге
Одаслане брзом поштом
Занимљиве толико
Да уз жаљење
Што песама нема више
Прочитах на корицама
Ко је мецена

Ево песме још једне
Чисте као платно за крштење
Песме још једне 
Радосне као лелујаво
Дечије стопало
Орошено капљицом
Свете воде на Богојављање

Роса Хомоље
Роса Хомоље

ВИРПАЗАР

Све што сам у младости
Крајичком ока
Претварао у острво
Скадарско језеро
Пеликане корморане
Чапље ждралове
Док је воз шибао
Пругом Београд–Бар
Све што сам гунђао
Себи у подбрадак
Ослоњен о окно
Овде треба стати одмах и сад
Изути папуче и чекати смрт
Дође ми тек сад у старости
Да све је лаж

Ех више никада
Не видех Вирпазар



32

УЛИЦА ЈОРГОВАНА

Где сам све ишао
Какве жене љубио
Ал на крају као код Незвала
Уз Збогом
Остала је само бела марамица
У бескрају

Био сам кибицер
У преферансу шибицарењу
Тако је некако брзо
Пролазио живот сат по сат
Карта на карту
У једноставној игри Тач

Не могу се ни сад жалити
Пуно је остало прашине
На старим сандалама
Пуно Сунцем пожутелих
Ланених белих кошуља
Црвених трешања са планине Урала

Какве сам градове обилазио
Обигравао око каквих зидина
И после хиљаду година чврстих
Као груди бушманских девојака
Залазио у села са кућама
Од блата и Светих крава

У бисерном одсјају воде
Тражио залив костију

Али тек сад
Сад кад сам се вратио
У место одакле сам кренуо
Ситан као миш сив мршав и покисо
Кроз једва приметан
Прорез на мишоловци

Вребајући да грицнем бели сир
А избегнем помрчину



33

Опчињен фантазмагоријом
Светлости дана
Угледах скривени пролаз
Код самих очију:

Између цркве и куће за послугу
Најлепшу улицу јоргована



34

KAТАЖИНА ШВЕДА

ЛЕПЉИВЕ ГРУДВЕ

– васил –

сећам се како је корпом разбио баби главу 

а вене које су у њему вијугале као река
осушиле су се за време летње суше

– стављамо себи –

– стављамо себи у уста комаде пурпура
можда смо стога овде
они се савијају премда род никада није био само заслуга земље

стављамо себи у уста лепљиве грудве
срчемо их деликатно као домаћу ракију
користимо све узајамно
на нас дува ветар иза тихе воде

можда смо овде само због тога да их не буде 
стављам ти на очи пејзаж
велиш поток велиш хладан као пасји син

прагови уместо клупа и клупе уместо прагова
велиш да васил реагује само на базиле



35

– дом –

несигурним кораком враћаше се кућама
из далеких похода добровољних исељавања
место насељавања дрвена зграда
место рођења пећ

знам таква места

бејах у таквим местима с погледом на планине
с погледом или без њега на таквим родним местима бејах

од рођења обележавах их као пас

– !! –

велиш васил више не реагује на базила
ставио си му на прозор лавор хладне воде

– катранџија –

пропих у себи последње побуде онај ветар ме трзао
ишчупао из мене последњи опрост држаo сам се још увек грчевито
дрвени табурет климаше се на прагу
и већ једном ногом бејах искупљен

старице запомагаше јер су такви греси само лепљива смола
кацу пуну пакла за живота возио сам колима с лотрама
осећао сам њихов предукус
попут прикачене грбе

не поједе хлеб али испи вотку
не загризе беду али попи тугу

шума мирисаше на катран а терпентин осмуђиваше му руке
испушташе клобуке дима меке попут јастучића
старији чешљаше перје сваке зиме
свих оних година

стављајте га опрезно да не поцрни



36

– намештај од црнила –

утoпио се у селу он га је преко њега видео
приковао се целом својом тежином за земљу
за ону земљу

једини траг који је оставио без узбуђења
све могаше да прећуткује
било не желећи било у зависности од дана
израсли неуредно на челу као знак свога дела
обитовали у његовој црној бради
у инат правили себи гнезда 

причали да се лагано преображавао из тела
да ћемо видети када га више не буде
клупу испред куће празну и нападну попут флашице

мачка се мазила са сенком
још дуго након...

– паперје –

грла гусана без завршетка
нагло откинута у двотактном гакању
патриотски снег растанак с главом
знак дисања на крају те фразе

замењен у бездах као мисао о пролазности
кад је глава на пањчићу украшена кљунићем
у последњем заносу препушта се тренутку

тело без главе с грчевитим покретима
још се точак окреће по оси дворишта
пере бело паперје перјаног јастука
а снови о умирању сањају се сањају се

а ја чак не знам откуд и због чега не знам
бојећи се машћу мажем колена лактове 



37

– богиње –

душе старих праља у потоцима у непознатом
гацају до колена перу рите млохавих грудију
кришом их посматрају момци из села
квасећи се

удубљују се у бело прање свештеник измилео испред куће
вечна му слава 

устају котрљају точкове млохавим прсима
перу дроњке у сну носе мртвачки ковчег
момци из села

видели старе наге праље до колена у крви
њихове дуге врећасте груди
ударале у камен

старе наге праље не имадоше пракљаче

– жакетићи од порхета –

у дивљим баштама киселе папирнате јабуке
несигурном руком потписана четири хектара
наслеђа унукама

на плотовима сушиле се знојаве кошуље у виду полумесеца
изложене ветру с обзиром на разврат попут испупчених усана

деца се рађала у јеленским горама једно за другим у преступним 
годинама

дозивао сам их као вукове из шуме освајао их као властите
јели ми из руке остатке одузете земље

појављивали се на прозорима означујући смрт
није било жртава осим у оним кућама
кунем се у овдашњег бога
далека им бејаху она места



38

– дивљи исток –

стари људи попут јабуке на стаблу које ветар
ишчекиваше
младе закопаваше испод дрвета
тамо ће их лизати земља излизаће им
ране по рањивом стрњишту

говорила му је мајка говорила му је бака
а нико ништа није рекао

они тамо су одлазили још полаганије 
као да су се бојали да ће им нешто одузети
да неће затрпати где треба

ишчекују

људи у шумама још дуго су урлали премда се већ смркло

– мајка –

бити дужан земљи да ли је могуће не бојати се тога
посејати у њу семе очекивати да изникне
да ће бити деликатна када у њу уђеш
бићеш дужан себи прегршт крхке материје
указиваћеш поштовање канапу на грани 
у извесном случају
крашћеш њено корење крстићеш га очевином
потом оплодићеш плодове из утробе
отимаћеш
копаћеш
браздаћеш

гроб домом ћеш назвати у њему лагано сазреваћеш
вероваћеш да ће крајем лета они доћи
и потврдити да тамо сигурно постоји
нешто сигурно и да тако мора бити
слано горко јетко



39

– у туђини –

месни бог мазаше им машћу веће парче хлеба
лежаше у потоцима да се не би лишили сећања
посећивала их је као сенка која није скраћивала канап
који се продужавао
пунили су џепове зрневљем чежње
младима су смолом лепили уста да не сматрају
туђу земљу властитом нећеш имати
другу кућу осим оне једне
настајала су предсказања као током ивањданске ноћи
такве бајке приповедали су деци уочи спавања
да ујутру кад отворе очи
никада не буду на своме

– реке куја –

ти тренуци бејаху за нас најинтимнији
тихи гласови жена њихови одрази у води
имадоше еластична тела попут гране јасена
еластична као ружичаста леска без длачица

пси су желели да им лижу сваки прилив Висле

умиљаваше се лукаво у мраку
када бејаше светло излазише из мрака

ти тренуци бејаху за нас најинтимнији

тела нагих жена витка попут дивље трешње
вијугава као Швјежувка подлокана Вислоком
лишена паперја умиљаваше нам се

најчешће у сумрак

тела имадоше клиска као пастрмке у потоцима



40

– guаcаmаyо –*

шарени врапци одлећу у хладне земље
опоре као што је наша мрачна од чађи
шарени врапци на крововима наших штала
и ближе им је него даље
и даље им је и више неће бити иза међе

држим у шаци и не испушта се одавде нико
даље него иза суседовог плота границу представља шума
не излазим изван свог лепљивог угла
границу ми представљају други

кљуцају испод снега оно што ми нисмо стигли

не прихрањујемо их јер сами имамо мало

хлеба и масти

– guajira –

ископавање последњи део

лица русинске деце у пепелу деца с прљавим ноктима
такви дани вукли су се на коленима
прљави ходочасници пагански обреди

љубио сам се са земљом
стављао сам влажан језик у отворене бразде
троми ритуал тежња ка врху

тако су наложили редови
тако су нам налагале наше мајке тако су им налaгале наше баке 
сагнутим женама виделе су се груди

такви дани долазе к мени у њихово уобичајено време
скидају одећу мажу се лојем захтевају поштовање

Превела с пољског
Бисерка Рајчић

*  Лековит јужноамерички чај популаран и на осталим континентима. – 
Прим. прев.



41

ВАЛЕРИЈ СДОБЊАКОВ

САН

Боловао сам тешко, али кратко. Тако јака прехлада до тада 
ми се десила само једном, у раном детињству. Тада је баба пробде­
ла неколико ноћи заредом поред мог кревета. Овог пута Прасковја 
Иљинишна је помогла да победим болест. Није ме ни на тренутак 
остављала: појила ме чајем од шипка, малине и којекаквих трава; 
грејала ноге слачицом; натирала груди јазавичјим салом. Мучни­
на је постепено пролазила, нестала је сувоћа грла. Престали су да 
ме муче кошмари и коначно сам заспао истински дубоко и дуго. 
Тада сам и уснио овај чудноват сан-успомену. Он је много тога 
разјаснио и помогао да одгонетнем Кољкину тајну.

Уснио сам зимску шуму.
Тук, тук, тук... чуло се у мразној тишини. Звук се чинио при­

јазним, као да зове у чаробно царство, где је уместо неба над гла­
вом плетиво тамних гранчица бреза и трепетљика, уместо двораца 
густо засуте искричавим снегом куле од јела. Тупи звук детлиће­
вог кљуна нагнао ме је да ослушнем, осмотрим, а очи су упорно 
тражиле на непомичним залеђеним стаблима птицу.

Крећући се иза мене, по тек утиснутом трагу од скија у сип­
ком снегу, Кољка ме је коначно сустигао и застао поред, ћутке. Још 
јутрос планирали смо да никуд не идемо, а онда смо одједном ре­
шили, стали на скије и правац ‒ шума. Како другачије!? Сутра је 
Нова година, а ми без јелке. Дуго кружећи шумом, одједном смо 
чули звук детлића и тада, не договоривши се, окренули се ка звуку. 
Дошавши до пољане, поново смо се зауставили, очарани оним што 
смо видели, јер је снег на њој светлео прозрачним плавим сјајем 
‒ живим и титравим. И цела пољана је од тога, чинило се, била 
заогрнута облаком плаве магле.



42

‒ Идемо ‒ не издржавши ћутњу, први је проговорио Кољка и 
померио се с места.

До колена тонући у плаво снежно сијање, прешли смо поља­
ну. Идући дубље у шуму, још неко време смо ишли за звуком, док 
се Кољка није зауставио и прошапутао: „Ево га.”

‒ Где?
Нисам видео птицу, иако се по звуку који се чуо над мојом 

главом могло закључити ‒ мора бити да је ту негде.
– Ево га, ево! Видиш, кора се круни!
И стварно, право пред нама, кружећи као мала елиса, пао је на 

снег, густо обливен сунчаним плаветнилом, танки делић борове 
коре. Одмах за њим, такође кружећи, летео је већ други делић коре 
и Кољка и ја смо га нехотице пратили, све док није пао на иглича­
сто блескајући снег, као мала флека од цимета. Али где је детлић? 
Неизоставно сам хтео да га видим. Нешто познато страствено ме 
је вукло тој птици.

‒ Хајде да приђемо ближе, он се, мора бити, сакрио иза стабла 
бора ‒ предложио сам Кољки.

‒ Немој, уплашићемо га ‒ одмахнуо је главом и окренуо се 
назад ка ивици шуме.

‒ Где ћеш, да останемо још мало и слушамо.
Кољка ме је погледао најпре зачуђено, а затим прекорно, и на 

крају снисходљиво и... пристао.
‒ Добро, показаћу ти једно место.
И опет смо кренули на пут. Прешавши залеђену Кљазму, 

Кољка се заустави да ме сачека. Даље смо кренули опрезније, га­
зећи један другом по траговима. Схватио сам да, као и на пољани, 
упорно, до звоњаве у ушима, ослушкујем светлу и мразну тишину 
очекујући поновни звук детлића. Шта ми је? Зашто сам тако узне­
мирен? И само што сам на то помислио, кад се оно ‒ чак сам се и 
тргао од изненађења ‒ по шуми разлегло познато: тук, тук, тук...

Дрвеће испред било је високо, али осушено, поломљених гра­
на, одваљене коре од стабала. Нека од њих су била су изваљена, 
ослоњена својим унакаженим крошњама на стабла оних која су и 
даље стајала. А негде међу њима вредно је радио детлић.

Кољка је опет први приметио птицу. Пробили смо се кроз 
мртви честар и застали. Као да се нешто усковитлало у мени, срце 
је немирно закуцало у ишчекивању чуда, задрхтале руке. Птица 
је будила у сећању не само успомену на нешто што се догодило 
него је даровала и неочекивани осећај из прошлости.

Не издржах већ, обишавши Кољку, кренух напред. Необја­
шњива сила вукла ме је птици. Хтео сам да је погледам изблиза, 
послушам. Нисам успео да направим ни десет корака, а птица се 



43

већ одвојила од стабла осушеног дрвета и полукружно облетевши 
Кољку и мене сакрила. У том тренутку шума се ускомешала, ожи­
вела, завртела, заискрио је још блиставије снег и непојамни, све­
чани звон чуо се у ваздуху.

Застао сам. У исти мах навалише осећања срџбе, страха, усхи­
ћења и потпуно ме сметоше. Тад сам видео Кољку. Или не. Био је 
то неки други дечак, који је веома личио на њега, изникавши као 
привиђење на истом дрвету, на коме је до малопре био детлић. 
Дечак је носио стару, излизану бундицу, превелике ваљенке са са­
рама изнад колена, а изношена шапка била му је велика и падала 
до самих обрва. Дечак ју је свако мало намештао руком у јаркоцрве­
ној рукавици, која, за разлику од шапке, није изгледала смешно, већ 
весело.

Дечак ме је упорно, пун наде, гледао у очи. Осећао сам да оче­
кује да га препознам. Звао ме је себи, загонетно се смешкајући, пру­
жајући руку у црвеној рукавици. Хтедох да му похрлим у сусрет, 
али нисам могао да се мрднем с места. А дечак, иако непомичан, 
истовремено се све више и више удаљавао. У очајању, учинио сам 
последњи напор, али и даље нисам успевао да се покренем. Викнуо 
сам, покушавајући да га зауставим, задржим. Дечак је наставио 
да се удаљава. У свести су почеле да се нижу слике давне прошло­
сти: железничка пруга, мало сибирско село уз њу, кућа допола 
завејана снегом, која је жмиркала на улицу сићушним прозорима, 
налик на играчке и преврнуте шинама нагоре дрвене санке поред 
високог стога прагова који су се масни црнели на снегу. Затим се 
зачуло клопарање точкова воза, мирис ускислог теста удари у нос, 
а тихи, благи глас мајке шапну ми на уво: „Сине, устај, време је. 
Срећна Нова година.”

Сетио сам се, то сам ја, кренуо сам заједно с дедом у тајгу да 
изаберем јелку и накратко се изгубио. Деда ме је оставио на сан­
кама замотаног у велики кожух, који је пријатно мирисао на мраз, 
на пустом друму, а сам се запутио у тајгу. Седео сам, опчињено 
гледао на све стране, на високи паперјасти снег око пута, на иње, 
које је блескало на дрхтавим сапима коњића, узетог у најам од шум­
ске промхозовске коњушнице, на високо и слабо сунце. Свуда 
около је била мртва, окамењена тишина. И одједном: тук, тук, тук... 
тук, тук, тук... ‒ детлић. Звук је мамио себи, звао, и ја, не издржав­
ши, кренуо сам му у сусрет. До груди тонући у снег, пробијао сам 
се ка детлићу, али он је одједном заћутао, и ја сам се зауставио 
изгубљен, не знајући шта даље да радим, куда да идем. Стајао сам, 
ослушкивао и у тај час јасно осетио да се баш тада, у том трену, 
мора десити нешто сабласно, можда чак и страшно. Зажмурио 
сам, напрегнут у ишчекивању, а када сам поново отворио очи, 



44

вриснуо сам од страха. Право ка мени, иза стаситог кедра, који је 
био петнаестак метара удаљен, долазио је високи брадати старац. 
Од страха сам опет чврсто затворио очи и тада сам осетио како се 
од срца отиснуо топли нежни талас, рашириле се у дубоком уз­
даху груди и у тренутку се срце ослободило лаког, тиштећег бола. 
Обузе ме горчина и туга, и не знајући зашто, бризнух у плач.

Када сам отворио очи, поред мене је већ био деда. Чврсто ме је 
загрлио, и све разумевши из моје збркане приче, стао да ме теши: 
„Ех, пања се старог уплашио.” Још дуго нисам могао да се уми­
рим, да савладам сузе и претрпљену увреду, која се богзна на 
кога и због чега јавила у мени. Од тада ми душа никад више није 
била спокојна и мирна.

Пробудивши се усред ноћи, дуго сам лежао отворених очију, 
мислећи о Кољки, о себи, о животу. И тада сам схватио да ме је у 
то мразно предновогодишње јутро напустило моје детињство. На­
пустило заувек. Открио сам чиме сам мучио себе, а чиме Кољку. 
То је било откриће које ме је и обрадовало и уплашило истовреме­
но. Схватио сам да је Кољки веома мало времена остало да живи 
у свом чаробном свету. Не схватајући још све до краја, осећао је то. 
Зато ме је и тако упорно звао себи. Није ли он схватио моју улогу, 
да ћу управо ја, кога је он тако искрено и чисто волео, отети од 
њега оно најдрагоценије ‒ његов чаробни свет детињства?

А шта је мене мучило? Ја нисам имао шта да изгубим. Моје 
детињство је отишло од мене давно у снежној сибирској тајги, а 
сад... Ни сам не разумевши, трудио сам се да вратим унатраг вре­
ме, да се вратим тамо где повратка нема и не може га ни бити, чути, 
видети, осетити оно што је човеку у животу дато само једном. Због 
дрскости и тврдоглавости, млело ме је време у својим жрвњевима.

Штитећи своје детињство, Кољка је откривао преда мном 
тајну за тајном, вукао ме у свој свет да бисмо остали у њему зајед­
но. Ускоро ћу, иако то не желим, разрушити дивни свет Кољкиног 
детињства. То откриће натерало ме је да пожурим са одласком. 
Још сам се надао да ћу успети неприметно и без бола отићи из 
Кољкиног живота. Али судбину нисам успео да преварим. О томе 
су последње и најтужније странице моје повести.

Превела с руског
Слађана Субашић



45

Е С Е Ј И

НИНА СТОКИЋ

„И ТАКО СВЕ ТОНО, ПА ТОНО” –  
ОСВРТ НА КУЛТУРНО ПРЕГАЛАШТВО  

АНТОНИЈА ТОНЕ ХАЏИЋА

САЖЕТАК: У раду ће бити речи о књижевном и културном 
раду Антонија Тоне Хаџића (Суботица, 20. XI 1831 – Нови Сад 17. I 
1916). У години у којој се обележавају два века Матице српске, 
чији је је био секретар (1859–1895) и председник (1896–1911), као и 
110 година од његове смрти, говорићемо о различитим доменима 
његовог рада, првенствено имајући у виду његов ангажман у Ма­
тици српској и Српском народном позоришту. Сведочанства Хаџи­
ћевих савременика, али и судови потоњих књижевних историчара, 
заједно сагледани, стварају противречну слику о Хаџићевом управ­
ничком, уредничком и стваралачком раду. Циљ нам је да овим 
мањим освртом укажемо на потребу за целовитијим увидом у све­
страну културну делатност Антонија Хаџића. 

КЉУЧНЕ РЕЧИ: Антоније Хаџић, свестрани културни делат­
ник, Српско народно позориште, Матица српска

Вишедеценијска посвећеност двема институцијама, Матици 
српској и Српском народном позоришту, обележила је живот Ан­
тонија Тоне Хаџића. У времену бројних друштвенополитичких 
превирања, Антоније Хаџић је био ангажован на више одговорних 
позиција, стога је упамћен као једна од најпреданијих личности 
у кругу културних прегалаца на задатку јачања српске национал­
не свести. Хаџић је био секретар Матице српске (1859–1895) и њен 
председник (1896–1911), уредник Летописа Матице српске (1859–
1869; 1876–1895), Матичиног листа за књижевност и забаву Мати­
ца (1865–1870), као и Младе Србадије (1870–1871), значајног гласила 
Уједињене омладине српске, чији је био истакнути члан. Уметнички 



46

руководилац Српског народног позоришта је од 1868. године, а ње­
гов готово пет деценија дуги управнички, преводилачко-прерађи­
вачки и драматуршко-редитељски рад је неизоставни део српске 
позоришне прошлости. Покренуо је први позоришни лист Позо­
риште 1871. године, чији је уредник био све до 1908. године. Пи­
сао је есеје, позоришне и књижевне критике, историјске чланке и 
расправе, некрологе и белешке о позоришту и глумцима, а обја­
вљивао их је у бројним српским и мађарским часописима. Ипак, 
због великог броја послова који су му били поверени, Хаџић је, у 
углавном парцијалним освртима на његов живот и рад, помињан 
и као немарни уредник, управник, али и кореспондент. 

Млади Антоније Хаџић

Рођен у трговачкој породици грчког порекла, чији су послови 
били на различите начине повезани са хартијом, Хаџић наставља 
да дела у истој сфери, определивши се за књижевни рад. Након 
завршене основне школе и шест разреда гимназије у Суботици, 
Хаџић седми и осми разред гимназије, односно вишу гимназију, 
похађа у Пешти код пијариста, од 1850. до 1852. године. Културна 
институција за коју ће његова будућност бити чврсто везана, Ма­
тица српска, налазила се тада у Пешти, смештена у Текелијанум, 
зграду завода за школовање српских студената. Правне студије 
Хаџић уписује 1852. године. 

Након Мађарске буне 1848–1849. године, Пешта више није 
духовни центар угарских Срба већ то постепено постаје Нови Сад, 
коме се и млади све више окрећу. Изван Новог Сада и Беча, у коме 
су се обрели бројни српски студенти, „ко зна зашто и како, опре­
дељен за Пешту”,1 Хаџић је био усамљен, те се полако и ненаме­
тљиво својим прилозима јавља у Србском летопису, као и у ново­
садској Седмици. Чланак (саопштење) „Деклараторија Илирикума” 
Марије Терезије у Летопису му је објавио тадашњи уредник Јаков 
Игњатовић. У Пешти упознаје Јована Јовановића Змаја, што ће се 
пресудно одразити на његово опредељење за рад на књижевном 
пољу. Лазар Чурчић, исписујући драгоцени осврт на Хаџићев до­
принос Матичином напретку, напомиње да је Хаџић можда по 
Змајевом наговору почео да преводи дела мађарског писца Мора 
Јокаија, па их је објавио у Седмици 1857. и 1858. године.2 У последњој, 
99. књизи Летописа коју уређује Јован Ђорђевић, Хаџић објављује 

1  Лазар Чурчић, „Антоније – Тона Хаџић, секретар и председник Матице 
српске (сто педесет година после рођења)”, Рад Матице српске, год. XIV, бр. 21, 
Матица српска, Нови Сад 1984, 73.

2  Исто, 71.



47

превод путописа по Босни Александра Фјодоровича Гиљфердин­
га. Чурчић износи претпоставку да је превод уврстио сам Анто­
није Хаџић, будући да је аутор и других бележака и приказа у тој 
књизи, чиме је званично наследио посао Јована Ђорђевића.3 Дакле, 
нагло и врло храбро, Хаџић преузима уреднички посао од Јована 
Ђорђевића, те постаје и секретар Матице српске. Две године након 
завршетка правних студија 1859. године, Антоније Хаџић започи­
ње свој рад у Матици српској. 

На основу преписке са Јованом Јовановићем Змајем, још од 
1857. године бива јасно да Хаџић и он припадају истом кругу мла­
дих образованих интелектуалаца чија тежња јесте књижевни рад 
и привређивање српској култури. У децембру 1858. године Хаџић 
из Пеште пише Змају о издавању његових песама, као и о намери 
издавања превода европских драма. Писмо започиње у анегдотском 
тону; није желео да се издају Јовановићеве песме, али су га наго­
ворили. Он наглашава да би у издавању и штампању драма, осим 
њих двојице, био упослен и Јован Ђорђевић. Потом, предлаже да 
преведе први део Фауста, јер му се чини да је за тај посао „са свим 
створен”. Свестан је Тона да немају „становите глумнице” за игра­
ње Фауста, те да би им тај преводилачки подухват вероватно био 
замерен. Ипак, много је важније било пружити публици могућност 
читања квалитетног штива: „Та то баш за сада и није главна цел, 
него да осладимо читање српској публици, и да јој укус, који би се 
са којекаквим беспослицама покварити могао, угладимо.”4 Тона 
се нада сарадњи, подстакнут њиховим разговорима у којима су се 
зачеле идеје културне мисије: „Е сад знаш и као што се надам 
уверићеш ме, да не беху само празне речи кад смо један другоме 
јаде казивали, који нас са нерадње и нехајања наших садругова 
задесише!”5 Поменуте јаде, али и однос према српској књижевно­
сти и култури, делили су са Јованом Ђорђевићем, који је стога био 
спреман да свој секретарски и уреднички посао у Матици српској 
препусти пет година млађем, двадесетосмогодишњем Антонију 
Хаџићу. Као поборник Вукове језичко-правописне реформе, Ђор­
ђевић је био у сукобу са управом Матице српске, те не могавши да 
истрпи притисак конзервативних схватања, напушта Пешту и одла­
зи у Нови Сад. У писму Хаџићу из 1859. године видимо да Ђорђе­
вић, обраћајући му се с „драги пријатељу”, шаље свој опроштајни 
чланак намењен читаоцима Летописа, те га моли да га уврсти у 

3  Исто, 71–72.
4  „18. Антоније Хаџић Змају” [2. децембра 1858, Пешта], Преписка Јована 

Јовановића Змаја, I, прир. Младен Лесковац и и Иванка Јовичић, Матица срп­
ска, Нови Сад 1957, 24.

5  Исто.



48

целини.6 Имао је у виду да би Хаџић могао изоставити Ђорђеви­
ћеву похвалу: „[...] а найвећу признателность оддаємъ правнику 
г. Антонии Хаџићу, кои є уређиванѣ ове свеске изъ чисте любави 
према народной кньижевности у место мене довршио.”7 На главној 
скупштини Матице српске, 22. августа 1859. године, у Пешти, 
Хаџић је изабран за секретара Матице српске. Јован Ђорђевић је 
био свестан ће млади Хаџић прихватити захтеве доминантног кон­
зервативног круга у Матици, што он више није могао, али да су­
штински припада групи подржавалаца Вуковог становишта.

Изузетну самосвест Антоније Хаџић испољава у свом уред­
ничком предговору стотој књизи Летописа. Свестан одговорности 
која му је поверена, он сагледава тежину задатка уредника: „А у 
толико тежій за мене, кои се єдва смемъ међу кньижевнике брояти, 
и кои уредништво башъ из руку г. Ј. Ђорђевића примамъ, подъ коимъ 
се Лѣтописъ до оне высине узвіо, кою никада пре достигао ніє.”8 
Скромно сматрајући да се једва међу књижевнике може бројати, 
Хаџић наглашава да ће се старати да се Летопис одржи у оном 
правцу који је његов бивши уредник означио, те започиње своју 
прву вишегодишњу етапу уредничког рада до 1869. године.

Књижевно стваралаштво и преводилачки рад постепено оку­
пирају младе нараштаје у Пешти, те се оснива друштво Преодница 
1861. године. Чланови Преоднице били су ђаци и студенти, углав­
ном текелијанци, које Ђорђевић неретко помиње у својим писми­
ма Хаџићу: „Чувајте ми моју омладину, да не поклизне.”9 Божидар 
Ковачек напомиње да Ђорђевић рачуна да ће Хаџић, који га је на­
следио и на положају управника Текелијанума, пазити на његове 
бивше питомце „да се не одроде”, односно да негују мисао о срп­
ској култури и књижевности на којој је он у Новом Саду посвеће­
но радио. Светозар Милетић и његове идеје окупљају све већи број 
либералних интелектуалаца и постаје јасно да следи нова етапа у 
политичкој сфери али и културном напретку Срба у Угарској. 
Срби се више не ослањају на Беч, него настоје да са мађарским 
либералним круговима раде на успостављању независности Угар­
ске од Аустрије, што би и српском народу обезбедило сигурност 
и могућност националног и културног опстанка. Обновљена Срп­
ска читаоница, 1861. године,10 означавала је превагу демократских, 

6  I, Писмо Ј. Ђорђевића А. Хаџићу, Нови Сад, 12. јула 1859, Преписка изме­
ђу Јована Ђорђевића и Антонија Хаџића (1859–1895), СНП, Нови Сад 1974, 13.

7  Іованъ Ђорђевићъ, „Опроштай”, Србски летопис, год. XXXIII, књ. 99, 207.
8  А. Хаџићъ, „Уредниковъ предоговоръ”, Србски летопис, год. XXXIII, 

књ. 100, 1–2.
9  IV, Писмо Ј. Ђорђевића А. Хаџићу, Нови Сад, 13. фебруар 1861, нав. 

дело, 24.
10  Три догађаја у Новом Саду који представљају ослонац у организованом, 

културном животу Срба у Угарској десила су се 1861. године: обнова Српске 



49

либералних идеја, које је заступао Светозар Милетић, над кон­
зервативним политичким струјањима, чији је представник био 
Јован Хаџић, председник Српске читаонице од 1847. године. У 
датом периоду, у Србском дневнику, Ђорђевић „звони” о потреби 
за оснивањем позоришта у Новом Саду, стога се у оквиру Српске 
читаонице конституише Позоришни одбор, који ће и основати 
Српско народно позориште. У писму у коме Ђорђевић пише да 
изнова „звони” за позориште исказана је и потреба за Хаџићевим 
доласком у Нови Сад: „Само нам још Ви требате, јер без Вас сви 
ови славни мужеви не могу ништа друго, до само ствар заподрети 
и почети.”11 Ипак, Антоније Хаџић ће из Пеште подржати процес 
оснивања и прве фазе рада Српског народног позоришта.

На књижевној и позоришној сцени

У Пешти Антоније Хаџић, окружен младим људима једнако 
усхићеним новосадским духовним полетом, помаже Српском на­
родном позоришту у уметничком и финансијском смислу. Будући 
да је још као суботички ђак био ангажован у дилетантским пред­
ставама, Хаџић одлучује да покрене Српско добровољно позори­
шно друштво, чији би чланови били пештански српски студенти. 
Играњем представа на српском језику јачала би се културна и 
политичка самосвест српског народа, а створен би био и простор 
за сакупљање прилога за Српско народно позориште. Осим што је 
био кључна фигура у организовању будимских представа, Хаџић 
је имао своју улогу у комадима Пријатељи Лазара Лазаревића, 
Покондирена тиква и Кир Јањa Јована Стерије Поповића, као и у 
шаљивој игри Инкогнито Јана Паларика, коју је посрбио Коста 
Руварац. 

На основу драгоцене Преписке између Јована Ђорђевића и 
Антонија Хаџића (1859–1895) коју је приредио Божидар Ковачек, 
видимо да су у периоду од 1861. године, када је основано Српско 
народно позориште, па све до 1868. године, када Тона преузима 
уметничко руководство, основна тема драмски текстови које Тона 
преводи и набавља. Осим што помаже на репертоарском плану, 
Антоније Хаџић проналази позоришне реквизите, шминку, браду 
и носеве неопходне за маскирање глумаца. Упркос Хаџићевом 

читаонице, оснивање Српског народног позоришта и свечана прослава 100-го­
дишњице рођења културно-просветног мецене Саве Текелије. Види: Божидар 
Ковачек, „Обнова Српске читаонице и оснивање Српског народног позоришта”, 
Српска читаоница – Градска библиотека у Новом Саду. Споменица (1845–1995), 
Градска библиотека, Нови Сад 1996, 126–127.

11  IV, Писмо Ј. Ђорђевића А. Хаџићу, Нови Сад, 13. фебруара 1861, нав. 
дело, 23.



50

вишеструком ангажману, Ђорђевић је сматрао да би он, близак 
позоришном свету у домену дилетантских представа и гледалач­
ког искуства у Пешти, одговорио задатку редитеља: „Не смем да 
Вас зовем; али ако Вас матичари повијају, дођите нам за режисера, 
вама за љубав направићемо од тог званија директорство и интен­
датуру, и шта год оћете.”12 Хаџић, као човек коме је претходно по­
верио своје послове, Ђорђевићу је деловао као најбољи избор за 
редитеља. У јуну 1862. Ђорђевић га директно позива:

Овде је за то обште мњеније само за Вас, и ја имам налог од 
целог славном управљајућег одбора, да Вас свечано позовем и да 
Вам круну диктаторску, управо директорску не на јастуку, већ на 
овом писму поднесем. Опуномоћен сам Вам и то јавити, да ћемо 
Вама за љубав и титулу режисера у директорску претворити [...] 
Сад Вас дакле молим и преклињем, да се изјасните, и то што ско­
рије и што боље по нас, управо по мене.13

Божидар Ковачек наводи одломак изгубљеног писма Анто­
нија Хаџића, у коме појашњава да му околности не допуштају да 
прихвати његов позив: „Али помислите само приморан бити одре­
ћи се чега ма и привремено, на што у себи и воље и позива осећам.”14 
За Антонија Хаџића, као што видимо, рад у Матици српској није 
био само посао већ позив коме се није могао одупрети упркос на­
клоности театру. Хаџић је, уосталом, био свестан да се припрема 
прелазак Матице српске у Нови Сад, на чему је и сам радио, стога 
је знао да ће доћи прави тренутак у коме ће се моћи придружити 
Српском народном позоришту. У међувремену, Ђорђевић од Хаџи­
ћа добија помоћ не само у погледу репертоара и неопходних сцен­
ских средстава већ и у правном смислу, набављајући и преводећи 
позоришне законе и статуте мађарских и немачких позоришта. 

Коначно, 1864. године, заједно с књигама и Матичином архи­
вом, Антоније Хаџић прелази у Нови Сад. Прво седиште Матице 
српске у Новом Саду био је двор владике Платона Атанацковића, 
Платонеум, где се данас, у улици Николе Пашића број 6, налази 
Огранак Српске академије наука и уметности.

Антоније Хаџић је посвећен секретарском послу у Матици 
српској, а осим уређивања Летописа Матице српске бива му по­

12  XI, Писмо Ј. Ђорђевића А. Хаџићу, Н. Сад, 27. фебруара 1862, нав. дело, 40.
13  XVI, Писмо Ј. Ђорђевића А. Хаџићу, Н. Сад, 12. јуна 1862, нав. дело, 

53–54.
14  XVIIа, Писмо А. Хаџића Ј. Ђорђевићу, нав. дело, 61. Одломак из писма 

је цитирао Димитрије Кириловић. Види: „Српско народно позориште”, Гласник 
Историског друштва у Новом Саду, књ. III, Српска манастирска штампарија, 
Сремски Карловци 1930, 267.



51

верен посао уређивања листа за књижевност и забаву, Матица. 
Након пресељења Матице српске у Нови Сад јавила се потреба за 
часописом који би више био окренут књижевности, за разлику од 
Летописа, у коме су се појављивали претежно научни прилози 
из области филологије, историје итд. Светозар Милетић је крајем 
1864. предложио да се покрене забавно-поучни лист који би изла­
зио три пута месечно и доносио краће, актуелне али једнако реле­
вантне прилоге као и Летопис, што јесте реализовано већ наредне 
године јер излази лист Матица.

Да у сваком времену постоје људи који нису ни велики ни 
мали ствараоци, али су својом умешношћу, упорношћу и истрај­
ним радом дали непроцењив допринос материјалном и духовном 
животу, а који су врло критиковани и незаслужено заборављени, 
напоменуо је Лазар Чурчић на свечаној седници Управног одбора 
Матице српске. Ова седница била је посвећена 150-годишњици 
рођења Антонија Хаџића, 15. децембра 1981. Кроз овај чланак Тона 
је представљен као велики радник, пажљиви уредник Летописа 
Матице српске и председник Матице српске у временима у којима 
то заиста није било лако. У другом периоду уређивања Летописа 
Матице српске, од 1876. до 1895, присутно је било много критика 
на рачун слабијег квалитета прилога, што није била Тонина кри­
вица већ рефлексија тадашњих политичких прилика. Наиме, Ми­
летићева Српска народна слободоумна странка се раздвојила на 
либералну и радикалну, те су стога политички сукоби учинили 
да напредак српске књижевне сцене буде нарочито успорен. Међу­
тим, Тона је био доследан идејама које су од самог почетка биле 
заступане на страницама Летописа:

Што вреднијих књижевних остварења није било у Летопису 
није била кривица ни до А. Хаџића, ни до Матице. Њихов задатак 
је био да пружају највредније и то су чинили. Што у том времену 
није било вреднијих српских писаца није била њихова кривица. 
[...] А. Хаџић је чинио то веома одговорно. Ваљда је за све прилоге 
који су објављени тих година у Летопису А. Хаџић имао рецензи­
је, које је све у широким одломцима и објавио. Толику објективност 
и толику јавност рада није пожелео нити остварио ниједан од уред­
ника српских књижевних листова.15

Када се као дугогодишњи уредник Летописа Матице српске 
опраштао са својим читаоцима 1896. године, будући да је постављен 

15  Лазар Чурчић, „Антоније – Тона Хаџић, секретар и председник Матице 
српске (сто педесет година после рођења)”, нав. дело, 77–78.



52

на место председника Матице српске, Хаџић говори о свом раду на 
Летопису, што се односи и на целокупан његов рад: „Мој досадањи 
рад књига је отворена. Ја немам да зазирем ни од чега. Што сам 
радио, радио сам целом свету на видику, увек као веран син наро­
да свога, који је свагда и свугде савесно вршио дужност своју. Нека 
пресуђују рад мој други.”16

Када помиње критике усмерене на Хаџићев рад нарочито у 
Матици српској, Лазар Чурчић пре свега има у виду биографа 
оштрог пера, Васу Стајића. У књизи Новосадске биографије Стајић 
одмах предочава да ће дати само неколико бележака о Хаџићу, док 
ће целовиту слику дати неко други: „Приказ целокупне његове 
личности препустиће се другоме ком, који буде имао симпатије 
за овакву врсту људи и јавних радника.”17 Читав текст је исписан 
у намери да се оправда одређење „оваке врсте људи”, односно 
„несавесног плагијатора”. У осврту на некролог посвећен Антони­
јевом оцу, у коме се наводи да је сакупљао периодичне публикаци­
је, искористиће прилику да каже како то његов син, секретар Ма­
тице српске, није чинио.18 У чланку „Сто година Матице српске” 
у Новој Европи, Стајић долази до периода у којем су Тони биле по­
верене одговорне позиције, представљајући тај период као наличје 
Омладинског доба. Стајић напомиње да би се студијом о Хаџи­
ћевом животу, још непостојећом, осветлила природа растројства 
Милетићеве Народне странке.19 Чини се да Стајић, премда говори 
да неће писати о Тони у целини, настоји да допринесе целовитом 
сагледавању његове личности: „Ми треба да споменемо бар неке 
чињенице из Хаџићева рада и нерада у Матици, чиме ћемо дати 
и прве прилоге за каснију израду укупне студије о том човеку.”20 
Васа Стајић је, упркос негативном односу према Хаџићевом раду, 
имао свест о важности његове позиције у одређеном историјском 
периоду, те да ће бити неопходно да се у будућности испише 
„укупна студија”.

Противречан став о Антонију Хаџићу изрекао је његов сарад­
ник у Матици српској али и у домену позоришних послова, Милан 
Мица Савић. Будући да је као секретар Матице српске доста вре­
мена проводио са Тоном, доноси нам драгоцено сведочанство о 
његовој радној свакодневици након 1896. године. Тона је имао 

16  А. Хаџић, „Опроштај уредников”, Летопис Матице српске, год. [LXV], 
књ. 185, св. 1, III–IV.

17  Васа Стајић, Новосадске биографије: из архива Новосадског магистрата, 
св. 5, С–Ш, Град Нови Сад, Нови Сад 1940, 212.

18  Исто, 213.
19  Васа Стајић, „Сто година Матице српске”, Нова Европа, књ. XVI, бр. 6, 

26. септембра 1927, 193–194.
20  Исто, 194.



53

више писаћих столова на којима је био једнак неред, а послужитељи 
их нису смели дирати, премда их је прашина покривала: „Тако да 
је на сваком његовом столу био таван хартије таван прашине, опет 
таван хартије па таван прашине и тако даље.”21 Како на његовом 
столу није било места за писање, писао је за великим столом, што 
Савић у сликовитом маниру описује:

Главу је наслонио на леву надлакћену руку, омот око главе је 
непрестано намештао, врат истезао, главу каткад вртио да су зглавци 
на врату чујно пуцали. И онда је опет писао, да пређашњу проце­
дуру, с главом и с вратом понови, хватајући се с уздасима за чело, 
јер само тако су му навирале мисли.22

Савић наглашава да је Хаџић волео да се потписује, чак и када 
га је неко у томе могао одменити: „Потписивао се нисам готово 
никад. То сам оставио председнику, знајући његову грдну сујету да 
се пред светом покаже, као да је он и точак, и душа, и било целе 
Матице.”23 Благонаклонији однос према Тони у Савићевим беле­
шкама присутан је у сегментима у којима се дотиче новосадског 
позоришног живота, премда и у тој сфери указује на поједине мањ­
кавости. Њих ипак правда чињеницом да је био истински посвеће­
ник позоришту: „[...] а за позориште дао је господин Тона и душу. 
Тако, да сам га једном приликом назвао мужем Матице српске 
који је са љубавнице, Позоришта, постао венчаној жени, Матици, 
неверан.”24

Симпатије према Хаџићу Савић показује у погледу реконструк­
ције живота и дела Лазе Костића. Први напис Максима Црноје­
вића, поједина писма и нештампане Костићеве песме Милан Савић 
је открио захваљујући Антонију Хаџићу. Када помиње Костићева 
важна пријатељства, Савић не пропушта да помене Тону, „који је од 
Лазине ране младости стајао уз њега, њему почесто утирао пута 
и свагде био готов, ма каквој Лазиној жељи вољно и некорисно се 
одазвати”.25 Том приликом Савић ће, изненађујуће, скренути пажњу 
на захвалност коју заслужује Тона: „Има нас пуно који господину 
Тони, поред многих његових ’слабости’, имамо много да захвалимо. 
Коста Трифковић није ниједно своје дело сматрао за готово, док 

21  Милан Савић, Прилике из мог живота, прир. Миливој Ненин и Зорица 
Хаџић, Академска књига, Нови Сад 2009, 61.

22  Исто, 61–62.
23  Исто, 63–64.
24  Исто, 85.
25  Милан Савић, Лаза Костић, прир. Миливој Ненин и Зорица Хаџић, 

Службени гласник, Београд 2010, 190.



54

га није Хаџић прегледао. Стеван В. Поповић није господина Тону 
друкчије ни звао, него својим учитељем.”26

Због много већег броја сачуваних писама упућених Хаџићу 
него оних које је исписао, као и чињенице да су му кореспонденти 
замерали што им не одговара, Савић је закључио да је Хаџић тако 
сугерисао да је у „силном” послу. Ипак, Хаџићева расплинутост 
у погледу послова јавности је била позната. О његовој заузетости 
било је писано 1887. године, у Змајевом листу Стармали:

Тоно, уређуј Летопис – Тоно, састављај скупштинске записни­
ке, – Тоно, води кореспонденцију – Тоно, поучи дилетанте, – Тоно, 
ангажуј нову глумицу, – Тоно, говори надгробно слово, – Тоно, го­
вори свечан говор, – Тоно сазови скупштину „црвеног крста”, – Тоно, 
телеграфиши јубилару у Загреб, – Тоно, напиши за новине извештај 
о концерту, – Тоно, уређуј „Позориште”, – Тоно, набави венац за 
високог покојника, Тоно, држи пробе за позоришне представе, [...] 
Ја све мислим да ће и на небу бити: Тоно, иди поучи анђеле и аран­
ђеле да аранжују концерат [...] и тако све Тоно, па Тоно, баш ка’ и 
овде на земљи.27

Бројни послови нису Хаџићу били поверавани само због ње­
гове марљивости и спремности да преузме одговорност већ и због 
његове умерене природе, што је обезбеђивало мања ограничавања 
српских националних и културних стремљења пре свега у доме­
ну позоришног живота. Мађарске власти су након Аустроугарске 
нагодбе 1867. године отежале финансирање Позоришта, а од њих 
је било непоходно тражити дозволе за рад. Требало је, дакле, успо­
ставити равнотежу између уметничких и политичких захтева, у 
чему је нарочито био успешан Хаџић, што је, између осталог, био 
извор критика усмерених на његове политичке ставове.28

*

26  Исто, 190–191.
27  Гајдашевић [Илија Огњановић Абуказем], „Тако до века”, Стармали, 

год. Х, бр. 12, 30. априла 1887, 89–90.
28  О његовом политичком „одметништву” писао је Васа Стајић. Миле­

тићева Српска народна слободоумна странка га је више пута предлагала за 
новосадског посланика на државном сабору, а изабран је 1878. године. Ипак, он 
постаје „одметник од бечкеречког програма” 1884. године, тако што је прихва­
тио кикиндски програм, чиме се приклонио „највећем мађаризатору Угарске” 
Калману Тиси. В. Васа Стајић, Новосадске биографије: из архива Новосадског 
магистрата, св. 5, С–Ш, 214–215.



55

Хаџићева умереност у односу са мађарским властима, одно­
сно његове „опортунистичке скрупуле”,29 захваљујући којима је 
обезбеђено спровођење културне мисије, биле су осуђиване али 
и оправдаване. Последњи дани живота Антонија Хаџића, ипак, 
најпрецизније бацају светло на његову судбину. Када је 1914. годи­
не Тихомир Остојић, секретар Матице српске, интерниран у Сто­
ном Београду, Антоније Хаџић изнова бива неопходан Матици 
српској, упркос проневери Матичиних службеника због које се 
повукао 1911. године. У ратним данима Хаџић је преводио извешта­
је о раду Матице српске на мађарски језик, а трудио се да прона­
ђе начин да помогне члановима позоришне дружине. Преузео је 
позоришну имовину, архиву, реквизиту, костиме и старао се о њима 
у својој дворишној соби у Матици српској, предано одговарајући 
свом животном позиву, све до 17. јануара 1916. године.

Мср Нина В. Стокић
Универзитет у Новом Саду
Филозофски факултет 
Одсек за српску књижевност
Докторске академске студије
nstokic012@gmail.com

29  Тодор Манојловић, „Политичка улога старог новосадског Народног 
позоришта”, Споменица (1861–1961), СНП, Нови Сад 1961, 66.



56

ВЕСНА ГАЈИЋ

„У ПИСАНОЈ РЕЧИ УВЕК МОРА ДА ИМА 
МНОГО ИГРЕ” – ХЕРМЕНЕУТИЧКА ОГЛЕДАЊА 

О ПЛАТОНОВОЈ КРИТИЦИ ПИСМА

САЖЕТАК: Идеја критиковања писма звучи чудно савреме­
ном човеку, који се навикао на општераспрострањену писменост, 
и себи не поставља питање разликовања говора и писања док му 
се постојање и импликације те диференције отворено не предоче. 
Озбиљне замерке које Платон ставља писму, поред иницијалног 
изненађења, буде у читаоцу жељу за херменеутичким промишља­
њем, које је спроведено у овом раду. Како се, из тачке гледишта 
херменеутичке дисциплине, која представља умеће разумевања, 
тумачења и запитаности над текстом, приказују Платонови амби­
валентни искази о писму и записивању, расути по његовим дијало­
зима, почевши од Федра, Филеба, Еутидема, Кратила, до Државе 
и Седмог писма? Уз релевантне цитате и њихову анализу покуша­
ћемо да пружимо шири контекст Платонове критике писма, у оквиру 
транзиције грчког друштва из усмене у писмену културу. У том ће 
се прегледу врцави и често загонетни Платон показати као човек 
писмености par excellence.

КЉУЧНЕ РЕЧИ: језик, писмо, дијалог, усмена култура, хер­
менеутика, Платон, античка Грчка

Грчки филозофски аутори, а посебно најгласовитији попут 
Платона, најчешће се читају са страхопоштовањем, које је често 
оправдано, али нас може и одвратити од извесне гипкости, запи­
таности и критичности која је у сусрету са овим текстовима неоп­
ходна. Тако можемо пропустити да приметимо да се Платон у сво­
јим списима поиграва разним питањима без намере да их трајно 
реши, или их пак решава на начине који се чине међусобно контра­



57

дикторним; понекад, (као у Федру), демонстрира да је у стању о 
истој теми срочити сасвим супротне беседе. Такође, од одређених 
тврдњи дистанцира се тако што их ставља „у уста” прецима, ми­
толошким бићима или боговима, а не само Сократу, који је његов 
уобичајени „гласноговорник”, јер текстове не записује у своје име 
него у име свог учитеља, због чега ову двојицу и њихове ставове 
никад нећемо моћи јасно разлучити.

Тако Платон лично примењује степен „заиграности” који у 
Федру проглашава непходним при састављању сваког писаног 
текста,1 па у том кључу морамо сагледавати и његову веома оштру 
критику писма, изречену кроз египатског бога Тамуза, а која нај­
чешће збуњује савременог читаоца. Идеја да писмо и записивање 
могу бити нешто лоше звучи веома чудно данашњем човеку, који 
се навикао да је писменост општераспрострањена, па и да је мери­
ло степена „цивилизованости” неког народа. Разматрање замерки 
које Платон ставља писму захтева ментални напор измештања из 
уобичајеног начина размишљања, па опет остаје чињеница да се 
велики филозоф амбивалентно односио према питању описмења­
вања својих сународника. 

Проучавајући дијалог Федар, проналазимо да он сматра пи­
сани текст пуним мањкавости, зато што: 1) ослањање на писмо 
умањује способност људи да се сећају „изнутра, самим собом”; 2) 
написано говори „увек једно те исто”, па и када се од њега затражи 
појашњење; 3) текст се не може самостално одбранити од злона­
мерних интерпретација; 4) некритички се подаје свакоме.2 Толико 
лоших особина на једном месту упућује на закључак да је Платон 
у потпуности омаловажавао писмо као изум, и текстове као извор 
сазнања, што је изложио у сегменту дијалога који представља 
коментар извесне (Лисијине) написане беседе. Но, нису ли Плато­
нов Сократ и Федар у овом делу дијалога до свих својих важних 
закључака дошли управо током „разговора” са текстом, који Сократ 
назива Лисијом – аутором самим, као да је он кроз спис лично 
присутан? И нису ли, поред извесне ироније коју Сократ упућује 
састављачима писаних беседа, устврдили да писање није само по 
себи штетно, те установили правила истинитог писања? 

Сем тога, недостаци говора и могућност лажног говора присут­
на су тема како у Федру, тако и у другим Платоновим дијалозима.3 

1  Платон, Ијон; Гозба; Федар, превод, предговор и напомене Милош Н. 
Ђурић, БИГЗ, Београд 1985, 179.

2  Исто, 175–180.
3  Нпр. Софист и Кратил, у: Платон, О језику и сазнању, прир. Ксенија 

Марицки Гађански, превод са грчког Ксенија Марицки Гађански и Иван Гађан­
ски, Рад, Београд 1977, 45, 86–86.



58

Стога је јасно да његов Сократ „живу реч” не сматра свемогућом 
у долажењу до истине. Рекло би се да Сократ не даје толику пред­
ност свим врстама говора у односу на писмо, већ превасходно оним 
речима записаним у души, над речима записаним „мастилом”.4 Но, 
до истинитих речи записаних у души не може се доћи другачије 
него разговором – пре свега разговором са самим собом, а затим 
са пробраним, филозофији наклоњеним саговорницима. Говор, 
разговор, дијалектика односе превагу над писмом јер се кроз њих 
рађа и „записује у душу” право знање. Такође, разговором се може 
ефикасније распетљати нејасноћа или оголити неистина у тврд­
њама, а гледајући и читајући текст, на први поглед, то се не може 
(јер, „слова... свагда казују једно те исто”5). Увођењем барем још 
једног читатеља-саговорника у дискусију, као што то чине Сократ 
и Федар са Лисијином беседом, може се учинити да текст „про­
говори” и спровести херменеутички чин долажења до смисла. 
Стога мртво слово на папиру није тако бесповратно укочено – али 
се поставља питање можемо ли погодити намеру писца у тренутку 
писања, нашом интерпретацијом.

У оквиру своје критике, Платон тврди да је за писца срамота 
мислити како је у тексту оставио нешто велике поузданости и 
јасноће,6 као и да је написан текст користан само као подсећање 
ономе „који већ зна”. Тако постављена тврдња одриче могућност 
да нешто из текста научимо, у чему Платона демантује даљи ток 
историје, који је, по (готово) потпуном усвајању писмености, омо­
гућио ширење разних знања и мисаоних хоризоната свих описме­
њених народа.

Ипак, ако ову опаску схватимо као неопходност допуне тек­
ста стварањем ширег контекста за усвајање информација које чи­
тамо с папира, могло би се рећи да је Платон у праву, јер текст неће 
много значити читаоцу ако се тиче њему непознате области. Овај 
је услов усвојен и у раним теоријама херменеутике (попут Кладе­
нијусове7), у којима се, поред доброг познавања језика на коме је 
текст написан, истиче и неопходност поседовања позадинских 
знања, уз помоћ којих разумемо о чему се у тексту ради. 

У овом духу, Платон тврди да без наставе филозофа који има, 
платоничарски речено, „знање уписано у душу” а вољан је кроз 
дијалектику (адекватно вођење питања и одговора) трајно усадити 

4  Овај став износи и Ирина Деретић, у: Логос, Платон, Аристотел. Пла­
тонова и Аристотелова концепција логоса, Плато, Београд 2009, 175.

5  Платон, Федар, у: Ијон; Гозба; Федар, 176.
6  Исто, 179.
7  Жан Гронден, Увод у филозофску херменеутику, прев. Емина Перуничић, 

Академска књига, Нови Сад 2010, 89.



59

те информације својим ученицима, настају „многослушалице” и 
„назовимудраци,” а не прави зналци. Овде се можемо запитати 
где је започео тај ланац предаје правог знања – ко је према Пла­
тону први који је „знао” и од кога је то сазнао? У обрачуну са 
песницима и Хомеровим стиховима, често морално дубиозним, 
Платон се показује као нетрпељив према усменој предаји8 у којој 
се персонификују сви концепти планирани за трајно памћење и 
подучавање. Процес сазнавања који он одобрава можемо наслу­
тити из Седмог писма, које је, додуше, спорног ауторства.9 У њему 
се пише о интуитивном блеску у коме се права (са)знања јављају 
филозофу тек након дугог размишљања и „друговања” са пред­
метом, што би се могло превести – након дугог разговора са самим 
собом. Размишљање у осами, чији ће се плодови предати достој­
ним слушаоцима а сакрити од светине незаписивањем, у Седмом 
писму делују као Платонов „рецепт” за сазнавање апсолутних 
истина, те ланчану предају знања.

Имајући на уму да „филозофска херменеутика најпре оставља 
по страни метафизичку опсесију надвременским”,10 Платоново 
упорно тражење апсолутних истина, намењених за селективну 
предају, у херменеутичким оквирима постаје ирелевантно. Ако је 
Платоново схватање интерпретације текста било такво да се у 
оквиру ње може само „разумети исказано, не знајући пак да ли је 
оно и истинито”,11 данас морамо направити отклон од његовог 
појма истине и прихватити да то што не досежемо апсолутну исти­
ну не значи да не поседујемо никакву истину. Уколико се тексту 
приступи са одговарајућим ставом, о коме пише још Августин, а 
усваја га Хајдегер, могуће је у записаном трагати за „живом исти­
ном”, која можда није платоничарским мерилима апсолутна, али 
је за читаоца довољно релевантна. У трагању за разумевањем сми­
сла и остављању могућности да он у тексту постоји, један део 
херменеутичара усмерава се, речником Пола Рикера, ка „хермене­
утици поверења”, насупрот „херменеутици сумње”,12 у коју бисмо 
можда, на основу Федра, могли да сврстамо и Платона, тј. његову 
сумњу у истиносну вредност текстова.

Треба овде рећи и да у својој критици писма Платон не пра­
ви разлику између јасних и нејасних места у тексту, већ се стиче 

8  Lawrence Hatab, „Writing Knowledge in the Soul: Orality, Literacy, and 
Plato’s Critique of Poetry”, Epoché A Journal for the History of Philosophy, Volume 
11, Issue 2 (Spring 2007). 

9  И. Деретић, Логос, Платон, Аристотел, 187.
10  Ж. Гронден, Увод у филозофску херменеутику, 27.
11  Исто, 39.
12  Исто, 32.



60

утисак да су сви текстови као целине подложни нетачним интер­
претацијама и злонамерним извртањима. У овом подразумевању 
неспоразума са текстом Платона прати његов чувени преводилац, 
теолог и херменеутичар Шлајермахер, који опрез од неразумева­
ња свих места у тексту сматра полазном тачком интерпретације.13

Платоново упозорење на могућност злонамерних интерпре­
тација текстова показује се актуелним у савременом тренутку, 
посебно у пропагандним материјалима разних врста. Цитати и 
тврдње упокојених аутора из свих области убацују се и искривљују 
у оквиру дубиозних агенди и слогана, у чему је Платонова напо­
мена профетичка. Но, он сам у дијалозима расправља о заводљи­
вости софистичких лажних и полуистинитих беседа које се усва­
јају слушањем а не читањем,14 тако да упозорење о томе да нека реч 
може завршити у погрешним „рукама” не мора бити ограничена 
на писани материјал. Многи су се беседници Платоновог времена 
обучавали и напајали знањима претходника, само да би их искри­
вили у неистине на судовима или по скупштинама. У неком сми­
слу, овде филозоф може да бира између могуће будуће злоупотребе 
својих речи или заборава. Но, незаписивање му опет не гарантује 
да се његово учење неће (погрешно) препричавати у усменом пре­
дању и, тим горе, доспети до потомства у искривљеном облику. 
Уколико је Платон написао Седмо писмо, имамо сведочанство да 
се лично жали на свог ученика Дионисија, који се дрзнуо да за­
пише крње и слабо схваћене речи свог учитеља и да се размеће тим 
(не)знањем у јавности.15

С тим у вези, потребно је посебно размотрити део Платоно­
ве критике који каже да је тексту „увек потребна помоћ родитеља”, 
што би имплицирало да о њему вреди дискутовати само ако је аутор 
присутан, како би се отклонила евентуална скретања са ауторове 
намере. Слично резоновање Платонов Сократ изражава и на кра­
ју Федра, где почасни назив љубитеља мудрости додељује само 
онима који уживо могу показати колико је њихов говор бољи од 
онога што су написали. Ова нужност допуне текста ауторовим лич­
ним објашњењима са херменеутичке тачке гледишта делује неодр­
живо на два начина. Пре свега, многи херменеутичари заузимају 
становиште да интерпретатор може боље познавати текст од ауто­
ра самог. Затим, присуство аутора који би суфлирао читаоцима како 
треба да схвате његов текст укида могућност продуктивне интер­
претације, која за читаоца може бити кориснија од погађања mens 

13  Исто, 115.
14  Нпр. Федар, у: Платон, Ијон; Гозба; Федар и Протагора, у: Платон, О 

језику и сазнању.
15  Платон, О језику и сазнању, 127.



61

auctoris. Ипак, као што је неколико пута напоменуто, не постоји 
једна од свих прихваћена херменеутичка теорија, па тако аутори 
попут Георга Фридриха Мајера или Емилија Бетија16 сматрају да 
свака интерпретација може и мора тежити искључиво изворном 
значењу које је интендирао сам аутор.

Вредело би сада вратити се на Федра и позабавити се опаском 
бога Тамуза који, у критици Тотовог изума писма каже да ће људи, 
ослањајући се на спољашње знакове, запоставити „сећање самим 
собом”. То је у сагласју са препоруком Платоновог Сократа да се 
најважнија сазнања и размишљања морају похрањивати у сопстве­
ну душу и тамо неговати, без „оспољавања” записивањем. Има 
нечег у овим поставкама што наликује каснијој Хајдегеровој хер­
менеутици фактичности, па се чак може рећи и да је са њом сагла­
сно. Хајдегер, наиме, говори о фактичком постојању читавог сплета 
вештина и знања које човек у себи поседује и њима се користи а 
да их можда никад – или ретко – не вербализује говором, а још 
ређе писањем.17 Кад се, пак и сусретне са текстом, показује се да 
већина људи није свесна садржаја, платоничарски речено, сопстве­
не душе, то јест не види у којој мери сопствене предрасуде учи­
тава у текст, па чак није у стању ни да идентификује те предрасу­
де као „предструктуру разумевања”.18 У том смислу „судар” са 
текстовима може довести до некритичког усвајања наслеђеног, те 
следствено томе до самонеразумевања, ако се читалац не упозна 
са соптвеним унутрашњим садржајима и њих не постави у дија­
лошки однос са текстом. 

Ова поставка наводи нас да замислимо интерпретаторе тек­
стова (и стварности) који нису освестили степен сопственог учи­
тавања предрасуда у оно што тумаче, као Платонове „многослуша­
лице без наставе”19 са којима је тешко комуницирати, јер мисле да 
су мудраци, а заправо су „назовимудраци”, који су се начитали 
књига, а нису имали прилике да о тим садржајима промисле у раз­
говору са собом и другима. Таквим тумачима који само продужавају 
конфузију и самоотуђење Хајдегер и Платон – чини се – препо­
ручују сличан лек, наиме – загледаност у сопствену душу, зала­
жење иза исказанога.

Занимљиво је осврнути се овде на Платонов дијалог Алкиби­
јад, у коме се дешава изједначавање душе са говором, и говора са 

16  Ж. Гронден, Увод у филозофску херменеутику, 94, 184.
17  У Платоновом Теетету читамо ставове који овоме наликују: „Када, да­

кле, човек стекне о нечему истинито мишљење без језичког објашњења, његова 
свест је о томе истинита, иако без знања о томе” (Платон, О језику и сазнању, 64).

18  Ж. Гронден, Увод у филозофску херменеутику, 146.
19  Платон, Федар, у: Ијон; Гозба; Федар, 175.



62

сопством. У Сократовом разговору са Алкибијадом искрсава са­
знање да се говор не разликује од онога ко се њиме служи, а цела 
се расправа води у контексту могућности упознавања самога себе. 
Сократ затим закључује: „...зар није у реду да се сматра да оно 
чиме се ти и ја служимо у међусобном саобраћају чини говор душе 
са душом?”20 У Софисту се пак изједначавају мишљење и говор: 
„Зар нису, дакле, мишљење и говор једно исто, само што се у души 
јавља њен унутрашњи безгласни дијалог са самом собом... а звуч­
на струја која од ње тече кроз уста зове се говор?”21 Тако изгледа 
да код Платона постоји централност језика као суштинског садр­
жаја22 од кога се састоје наше мисли, те је и оно што се налази „иза 
исказанога” опет језик, као што касније доказује Шлајермахер, а 
усваја Гадамер. 

Судећи по Федру, тај се језик приближава истини (код Пла­
тона – „стварима по себи”) најпре ако је „уписан у душу”, а затим 
ако се у живом разговору нека тема дијалектички „претресе” са 
другим душама склоним филозофији. Тек на треће место долазе 
записане мисли, којима треба прилазити као да у себи садрже 
„много игре” и покоји подсетник на истину саму.

Платоново инсистирање на примату речи које су „записане 
у душу” над онима које су оспољене у говору или тексту примећује 
и истиче Ирина Деретић, која је велики део свог научног рада по­
светила Платоновом односу према језику. У свом приказу Плато­
нове критике писма она ставља акценат на закључак да је писмо „лек 
уколико га исправно и дозирано користимо, док је у супротном 
отров”,23 који изводи из Платонове одлуке да употреби многознач­
ну реч „фармакон” за опис писмених знакова. Она Платону даје за 
право да је немогуће нешто истински научити без слушања усмене 
наставе, и сматра да је Платонова критика писма аутореференци­
јалног карактера, те да филозоф показује критички отклон према 
дометима сопствених записа. Сходно томе, у целом се потпоглављу 
њене књиге Логос, Платон, Аристотел разматрају гледишта о Пла­
тоновом „ненаписаном учењу”, које многи истраживачи покуша­

20  Платон, Алкибијад, у: О језику и сазнању, 7–8.
21  Платон, Софист, исто, 86.
22  На основу Седмог писма могао би се умањити значај језика за Платона, 

али је ово писмо спорног ауторства. Ипак, навешћемо да тамо стоји како „појам, 
способност схватања... се не налази у елементима језика нити у геометријским 
и материјалним облицима, него у људским душама...” и даље „ни једна ствар 
нема сталан назив”, док филозофију „никако није могуће, као друге науке, иска­
зати помоћу речи...” (Платон, О језику и сазнању, 121–127). Такође, код Платона 
постоји и велики значај математичког модела сазнања, у коме број, а не језик, 
фигурира као „парадигма ноетичког”, И. Деретић, Логос, Платон, Аристотел, 
181.

23  И. Деретић, Логос, Платон, Аристотел, 171.



63

вају да реконструишу, па и да му припишу већи значај од записане 
Платонове филозофије.24 

Опаску да је у Федру „писмо као производ цивилизације... су­
протстављено како свету природе, тако и Сократовој усменој рето­
рици”25 потребно је допунити и уравнотежити чињеницом, при­
мећеном од других аутора,26 да Сократ себе назива човеком града, 
кога је изван зидина најлакше извести ако се испред њега носи 
каква беседа; дакле, није га могуће сагледати као човека усмено­
сти, већ, напротив, урбаности, култивисаности и цивилизације, са 
свим плодовима које она носи. Притом, овде не узимамо као ме­
рило то да ли је Сократ записивао своја учења (јер знамо да није), 
већ у каквом односу према ритмичком, репетитивном, поетском 
језику и митским темама, које су чиниле срж усмене културе, 
стоји Сократов начин говора и одабир тема. На основу сведочења 
која нам је Платон оставио, већ је његов учитељ користио језик 
писмене културе, у којој се Платон само још више учврстио.

Проучавање Платоновог односа према интерпретацији тексто­
ва, које је Ирина Деретић спровела у неколико научних радова,27 
показује да Платон никад не одустаје од инсистирања на погађа­
њу ауторове интенције, као главне сврхе тумачења. Управо на 
закључку да се само уз помоћ текста не може погодити до краја 
та намера темељи се велика резервисаност Платонова према спи­
сима у корист (раз)говора. Па, ни сваки разговор није гарант да ће 
се до смисла доћи, због чега Платон инсистира на јасности, пре­
цизности, консензусу око употребе термина, добром познавању 
језика и многим условима које испуњавају само образовани саго­
ворници. Због тога је у Федру стављен јак акценат на мудар одабир 
душа у које ће се сејати семе знања.

Занимљиво је напоменути да, поред оштре критике писма и 
скромних очекивања од интерпретације текстова, Платонов Сократ 
спроводи прави дијалошко-херменеутички чин на Симонидовој 
поеми у Протагори, мотивисан очекивањем извесног смисла,28 
понашајући се, дакле, као да текст не „ћути”, што му се у Федру спо­
читава. Дијалог Протагора важан нам је и стога што се у њему 

24  Исто.
25  Исто, 169.
26  L. Hatab, „Writing Knowledge in the Soul: Orality, Literacy, and Plato’s 

Critique of Poetry”, 325.
27  За потребе овог рада консултовани су следећи радови Ирине Деретић: 

„Да ли нам је херменеутика уопште потребна: Платон о умећу тумачења”, Фи­
лозофија и друштво – зборник радова, год. 22, бр. 2 (2011), 215–228. и „Платонов 
пример – херменеутика и реторика”, Искуства – часопис за уметност и хума­
нистичке студије, год. 3, бр. 9/10 (2001), 115–121.

28  И. Деретић, „Да ли нам је херменеутика уопште потребна...”, 222–223.



64

јасно види да, према Платону, опасност од усвајања погрешног или 
бар крњег знања није „резервисана” само за текстове већ можда 
и више вреба у спретним а неистинитим беседама софиста. Чак се 
и сама душа, која се храни знањем, може „на коцку ставити” шко­
дљивим говором који, када се једном чује, иде „право у душу”.29 
Такође, у истом дијалогу се Сократ буни против предугачких 
реплика Протагориних, захтевајући да се ритму разговора одреди 
права мера, по чему опет закључујемо да је говор далеко од свемоћи 
у односу на писмо, већ да и сам мора подлећи разним правилима 
како би га Платон ценио. Али неспорно је да испред тумачења 
текстова, а поготово стихова, Платонов Сократ ставља разговор:

„...један каже да песник ово мисли, а други оно, те се разгова­
рају о предмету који не могу да испитају... Оканимо се песника, па 
се сами разговарајмо један с другим, испитујући истину и себе!”30

Интересантно би овде било поменути и Платоново поимање 
језика као деловања, делатности, чињења, а не предмета разматра­
ња, на шта скреће пажњу И. Деретић.31 Ако је говор вршење радње 
које директно утиче на слушаоце и њихове душе, оно записано је 
тек „друга рука”, која не може рекреирати првобитну атмосферу 
и размену мишљења. Има нечега у овом што подсећа на перфор­
мансе концептуалне уметности, чији се главни уметнички акт и 
утицај на публику темељио на интерактивности, на присуству, на 
енергији у тренутку дешавања. Различити артефакти, самостално 
банални, попут столица и поцепаних папира, противно вољи кон­
цептуалних уметника накнадно су скупљани и излагани у музеј­
ским витринама, што је управо комерцијална апропријација коју 
су концептуалисти желели да избегну. Иако је поређење екстрем­
но, и не указује дужно поштовање текстовима, ипак је сликовито 
поразмислити о односу живог разговора и текста као о односу кон­
цептуалног перформанса и за њим заосталих предмета. Овај пер­
формативни контекст прикладан је прелаз на разматрање култура 
које нам је данас тешко и замислити, а које су цветале и развијале 
се без икакве употребе писма! Грчка култура дуго је била једна 
од таквих, а наслеђе које је оставио Хомер (ако је то уопште био 
један аутор), по свему судећи, преносило се с колена на колено 
превасходно усменим предањем – певањем, рецитовањем и ути­
цајем на ритуале и понашање заједнице – дуже него што су многи 

29  Платон, Протагора, у: О језику и сазнању, 10–11.
30  Исто, 50.
31  И. Деретић, Логос, Платон, Аристотел, 23.



65

историчари спремни да прихвате. Где је Платон на тој размеђи 
између говора и писма, покушаћемо да прикажемо у следећем 
поглављу.

Платон као човек писмености

Упркос Платоновој критици писма коју смо разматрали у 
досадашњем току текста, добар део интелектуалних активности 
овог античког филозофа тицао се обрачуна са грчком усменом 
културом. У овом поглављу рећи ћемо нешто о томе како је Пла­
тон нападао песничко наслеђе и спорио право песника да буду 
учитељи омладине, те како се залагао за коришћење језика који се 
не исцрпљује у персонификацијама и ритмичким понављањима, 
већ својом исказном формом дозвољава филозофирање о апстракт­
ним темама. Укратко, пробаћемо да дочарамо да се, на основу истра­
живања транзиције грчке културе из усмене у писмену,32 Платоно­
ва филозофија по форми и садржају чврсто ослања на достигнуће 
писмености, иако је сам био амбивалентног односа према овом 
медију.

Усменом културом, која је обухватала позоришна извођења 
уз песму хора, рецитовање рапсода, религијске ритуале и светко­
вине, преносили су се или опонашали садржаји које је Хомер ис­
певао у стиху, Хесиод забележио у форми која јесте прозна, но по 
стилу наликује на поетску, што се може рећи и за драмске комаде 
каснијих аутора. Противно данашњем поимању позоришних и 
песничких перформанса као забаве, усмена култура била је носи­
лац културног наслеђа, идентитета, као и срж грчког образовања 
све до касног петог века, што значи да усвајањем писмености није 
нагло потиснут њен значај.33 Одликовала се нужном економичношћу 
(да би били памтљиви, садржаји су се понављали а нови тешко 
додавали), као и моралном проблематичношћу, јер су песме, тра­
гедије и драме приказивале бројне скаредне, сентименталне или 
окрутне поступке митолошких ликова. 

Платон је у Држави силовито дигао глас против поетског 
језика, његовог садржаја и образовног значаја. Замерао је тради­
ционалном грчком усменом наслеђу да је заводљиво, језички кит­
њасто, да емотивно утиче на слушаоца, помућује ум и преноси 
лажна и штетна учења, која подстичу амбивалентан однос према 
моралности, јер се врлина декларативно хвали, а у пракси се под­

32  Ослањали смо се превасходно на Ерика Хавелока и његове две књиге: 
Eric A. Havelock, Muza uči pisati, Agom, Zagreb 2003. и Eric A. Havelock, Preface 
to Plato, Harvard University Press, Cambridge 1963.

33  E. A. Havelock, Preface to Plato, 38.



66

стичу компромиси, прагматичност, „пречице” у стицању богатства 
и положаја. Сократ у Држави каже да песништво „гаји и залива 
оно што би требало да се осуши” и „одређује нам за господаре оно 
што би требало да нам буде слуга, ако хоћемо да будемо бољи и 
срећнији, место гори и несрећнији” и додаје да „између филозофи­
је и песништва већ постоји нека стара несугласица”.34 Чињеница 
да Платон може да направи овакав отклон од песничког наслеђа, 
да га анализира без емотивног поистовећивања, показује да сâм 
припада култури у коју је уведен нов елемент, која негује расправе 
о темама као што су природа морала, положај филозофа у друштву, 
идеална држава и сл.35 Његов апел да се филозофи дистанцирају 
од светине која редовно посећује позоришта и да своја знања сти­
чу по тачно утврђеном курикулуму који прописује у Држави при­
пада писменој култури, без обзира на постојање учења која је у 
Академији излагао, а која се нису записивала. Однос према знању 
и избору тема је овде кључна разлика; уместо ликова који нешто 
у драмском наративу раде, Платонови дијалози фокусирани су на 
разматрање тога шта нешто јесте. Прелазак са чињења на бивање, 
са језика радње на језик рефлексије, према Хавелоку представља 
доказ завршне фазе промена у начину размишљања и изражавања, 
које су биле изазване изумом алфабета и преласком са усмености 
на писменост. Овај истраживач сматра да је „замрзавање” мишље­
ња у исказима започео управо Платон, од кога су касније западну 
филозофију покушали да спасу Хајдегер и Гадамер:

Идиом састављен од исказа повезаних копулама у који непре­
стано упадамо, управо је оно у шта је Платон желио преобразити 
грчки језик, посветивши читав свој писмени вијек том циљу.36

Тако из овог угла сагледавајући можемо да уочимо још једно 
степеновање у чину говорења и преноса изговореног. Тачно је да се 
Платон залаже за разговор, дијалектички процес који тече уживо 
међу саговорницима, и да њега сматра надмоћним над записива­
њем. Али исто је тако тачно да он прави отклон од оног изворног, 
колективног и емотивно набијеног усменог наслеђа које се назива 
„примарном усменошћу”, а које се од разговора писмених особа 
разликује по својим темама, по синтакси, (не)опширности, директ­
ности, апелу на изазивање емотивне реакције, позиву на имитирање 

34  Платон, Држава, прев. Албин Вилхар, Бранко Павловић, предговор 
Вељко Кораћ, објашњења и коментари Бранко Павловић, БИГЗ, Београд 1993, 
309–310.

35  E. A. Havelock, Muza uči pisati, 116.
36  Исто, 111.



67

ликова који су увек јунаци радње, за разлику од филозофских ди­
јалога који се све чешће баве имперсоналним ентитетима. Да би 
се, дакле, говор нашао изнад писма, он не може бити било какав 
и било чији, већ мора потицати од описмењених којима владају 
„логос и закони”, а не Музе.37

Можда је адекватно на овом месту се подсетити да Платон 
управо слова, слогове и речи користи као елементе који се анали­
зирају зарад важних филозофских закључака, као нпр. у дијало­
зима Кратил, Теетет и Софист. У дијалогу Еутидем Платон 
подразумева да су учесници филозофских дискусија писмени.38 
У наведеним дијалозима доста се пажње посвећује алфабету. Значе­
ње речи повезује се за звучањем појединих слова, па се нпр. тврди 
да котрљајуће „р” подсећа на кретање, због чега је истакнуто у 
речима везаним за кретање;39 уочава се значај самогласника, који 
као „каква спојница прожимају све, тако да је без неког самогла­
сника чак немогуће да се остала слова повежу једна с другим.”40

Раздвајање сугласника и самогласника и бележење обе врсте 
знакова чинило је кључну разлику између грчког писма и претход­
них система писама који су речи и реченице скраћивали и појед­
ностављивали.41 Управо много већа подударност грчког, фонетског 
алфабета са оним што је заиста изговорено, у односу на ранија 
писма која су била мање или више пиктографска, навела је одре­
ђене ауторе да Платонову критику писма из Федра схвате као да 
је уперена конкретно на египатске хијероглифе, којима наводно 
супротставља супериорни алфабет.42 Сматрамо да је овакво тума­
чење натегнуто. У Платоново време још увек међу Грцима влада 
отпор према записивању и његовом увођењу у наставу,43 па нема 
потребе ограничавати Платоново вагање и одмеравање користи 
и штете од писма на негрчки контекст. Сем тога, баш египатском 
богу Тоту, чији се изум писма у Федру критикује, Платон у Филебу 
приписује кључну иновацију која је алфабет ставила изнад рани­
јих система записивања – поделу гласова на врсте:

...има једна прича у Египту, која се приписује неком Теуту, 
који је први приметио да у том бескрају самогласници нису једно, 
већ више, а да затим постоје и неки други који не дају гласа, већ 

37  Платон, Држава, 310.
38  Платон, Еутидем, у: О језику и сазнању, 15.
39  Платон, Кратил, исто, 41.
40  Платон, Софист, исто, 80.
41  E. A. Havelock, Muza uči pisati, 72–75.
42  Ronna Burger and Plato, Plato’s Phaedrus: A Defense of a Philosophic Art of 

Writing, The University of Alabama Press, Tuscaloosa, Alabama 1980, 90–91.
43  E. A. Havelock, Muza uči pisati, 102–104.



68

некаквог шума, и којих има, такође, известан број. Најзад је, као 
трећу врсту слова, издвојио и она која ми сада називамо муклим.44

Прибегавање миту, као и у ранијим примерима, заодева савре­
мену и актуелну причу из грчког друштва велом достојанства, али 
и врстом отклона који Платону омогућава да износи час једне, час 
супротне ставове, и да их припише истом богу (сличну функцију 
у његовим дијалозима има и сан, затим приче старих, као што је 
речено на почетку рада). Видимо да је Платонов однос према пи­
сму много компликованији него што би се само на основу Федра 
могло помислити, али да овај филозоф дефинитивно припада кул­
тури писмености.

Једна од важних брига коју Платон исказује поводом усвајања 
алфабета јесте могући негативан утицај на способност памћења. 
Савремена истраживања, напротив, показују да учење писања сти­
мулише мождани развој повезивањем неурона, што је доспело у 
жижу јавне расправе пре неколико година, када су поједине европ­
ске и америчке државе избациле наставу писања из основних школа.45 
Ипак, један аспект ове критике стоји, а то је да је описмењено 
друштво у целости постало површније, улажући мање напора да 
запамти нешто, јер се поуздаје у то да увек може посегнути за књи­
гом, или сличним „спољашњим средством”. Затим, у савременом 
„бомбардовању” информацијама описмењених друштава дешава 
се конфузија коју Платон описује у Седмом писму, где четири нижа 
облика сазнања, која се темеље на речима и сликама, „заглушују” 
суштинске увиде у „ствари по себи”:

...од две ствари, то јест од суштине бића и од неке његове осо­
бине, душа тражи да сазна суштину, а не особине бића, док сваки 
од она четири степена пружа души, помоћу речи и чињеница, оно 
што она не тражи, и чулним се утисцима увек може побити свака 
појединачна ствар коју они саопштавају или приказују души, тако 
да потпуном недоумицом и неодређеношћу испуњавају, тако рећи, 
сваког човека.46

Дакле, чулни утисци – у које спада и читање, које поимамо 
видом – морају се подредити размишљању без потпомагања спо­
љашњим средствима. Интелектуалне способности овде нису до­

44  Платон, Филеб, у: О језику и сазнању, 98.
45  Погледати нпр. https://www.theguardian.com/world/2015/jul/31/finnish-

schools-phase-out-handwriting-classes-keyboard-skills-finland, затим http://www.
todayifoundout.com/index.php/2015/03/cursive-no/ или https://www.todaysparent.
com/family/cursive-writing-in-schools/ – приступљено 04. 07. 2023.

46  Платон, Седмо писмо, у: О језику и сазнању, 125.



69

вољне, већ степен приближавања сазнању о оном што је савршено 
зависи и од „квалитета душе”, а у највећој мери се ослања на „са­
живљавање” са предметом размишљања, на свакодневни труд и 
константну тежњу да се друге обавезе подреде љубави према фи­
лозофији. Када, таквим животом, у души блесне светлост мудро­
сти, она превазилази могућности записивања, па чак и исцрпног 
усменог саопштавања. Штавише, филозоф ће те најсјајније „варни­
це” знања и намерно сакрити, прво да их не би изложио подсмеху, 
а друго да не би остале овековечене у крњем облику. Зато „напи­
сане ствари не показују најозбиљнија схватања свог аутора, уко­
лико је он иначе озбиљан...”47 

Ако је Платон заиста написао Седмо писмо, у њему нас инди­
ректно позива да све што је оставио у дијалозима схватимо с резер­
вом, па и његову критику писма, којим се спремно користио. У 
сваком случају, увид у различите његове списе открива да је вели­
ки филозоф исказивао резерве према могућности да се суштина 
ствари по себи до краја испољи говором или писањем, при чему 
је овом првом начину признавао веће достојанство. Дијалог је, као 
што смо видели, сматрао разговором душе са душом, а говор не­
чим најсроднијим мишљењу самом. Зато је дијалектичком надме­
тању међу саговорницима и неуморном рашчлањивању предмета 
о коме је реч Платон давао велику предност над читањем текста. 
Сходно томе, оставио је за собом разасуте исказе који омалова­
жавају значај записивања и могућности писма. Па опет, сам је био 
чврсто укотвљен у писменој култури, чије су промене у односу 
на стил и теме усмености омогућиле настајање филозофије њего­
вог стила. Иако подозрив према изуму писма, постао је аутор без 
преседана по литерарној плодности у дотадашњој Грчкој. 

Мср Весна С. Гајић
Матица српска, Нови Сад
Стручни сарадник Одељења за ликовне уметности и 
Одељења за сценске уметности и музику
vgajic@maticasrpska.org.rs

47  Исто, 126.



70

ЈЕЛЕНА ЈОВАНОВИЋ КОСТИЋ

ПУКОТИНЕ СМЕХА У ВРЕМЕНУ СМРТИ  
ДОБРИЦЕ ЋОСИЋА И ФРОЈДОВО ТУМАЧЕЊЕ  

ДОСЕТКЕ

САЖЕТАК: Аналитички фокус у раду је на осветљавању спе­
цифичног хумора у Ћосићевом роману Време смрти, са тежиштем 
на Фројдовом тумачењу досетке. Заступљене досетке су ненаме­
тљиве, али имају функцију у превазилажењу свеопштег национал­
ног трагизма, ефектне су у погледу карактеризације ликова и при­
зивања „расположења детињства”.

КЉУЧНЕ РЕЧИ: Добрица Ћосић, Време смрти, хумор, Фројд, 
досетка

Време смрти је романескна трилогија Добрице Ћосића (1921–
2014) која прати и осветљава судбину српског народа захваћену 
вртлогом Великог рата. Судбина малог народа коме је у догађају 
светских размера додељена кључна улога обележена је жртвом 
епских размера, умирањем и нестајањем. Ћосић је осећао исконску 
потребу да сачува од заборава племениту снагу са којом су се наши 
претходници борили за национални опстанак. „Преузео је тежак 
задатак да се са трагичношћу српског народа отворено суочи и да 
изврши својевремену одбрану права српског народа на опис соп­
ствене судбине.”1 Стварност која је окупирала Добрицу Ћосића 
била је Србија у епохи модернизационих процеса од краја XIX и 
током XX века. Стварност која је стално изнова била прожета рат­
ном организацијом живота. Отуда је, како сам Ћосић, изјављује, 
„мој основни доживљај света и човека трагизам његове судбине”.2 

1  Иван Негришорац, „Корени Добрице Ћосића и стратегије читања”, у: До­
брица Ћосић, Корени, Завод за уџбенике и наставна средства, Београд 2004, 294.

2  Добрица Ћосић, „Реч аутора”, у: Д. Ћосић, Корени, 283.



71

За Ћосића је доживљај света и човека у њему трагичан. Његов 
романескни опис то потврђује. Време смрти је време страдања, 
умирања и нестајања једног народа. Први део ратне епопеје Време 
смрти прати почетне реакције европске и српске дипломатије, 
расположење у војсци и народу. Рат се води, али је однос двеју 
војски, српске и аустроугарске, неправедно неравноправан. Након 
три месеца ратовања војвода Радомир Путник ће председнику 
Владе, Николи Пашићу, дрхтавим гласом рећи „војска нам је пред 
катастрофом”,3 док ће на ванредној седници Врховне команде и 
Владе одржане у Ваљеву, непосредно пред његов пад, предложити 
повлачење војске и предају „судбине Србије у рукама дипломатије”.4 
Влада одлуку о капитулацији не прихвата. Налази оправдање за 
наставак рата. „Ако већ морамо бити уништени, онда нам не пре­
остаје друго осим борбе до краја”,5 сматра Пашић. Догађаји и рас­
положење утемељени на трагизму међу властодршцима и војско­
вођама који се преливају и на народ прекинуће увођење новог 
колективног лика у ток приповедања. Реч је о Ђачком батаљону 
састављеном од добровољаца, ђака и студената. Присуство омла­
дине, школске и универзитетске, унело је у општераспрострањени 
трагизам енергију снаге, воље, ведрине и спонтаности какву само 
младост са собом носи и преноси. 

Пукотине смеха 

Ћосић Ђачком батаљону посвећује целу четврту од укупно 
пет глава и велики део последње. У батаљону нарочиту пажњу 
привлаче поједини студенти београдског универзитета, попут 
Данила Историје и Боре Пуба, и студенти сорбонског универзи­
тета, попут Ивана Катића и Сташе Винавера. Поред пријатељства 
које се развило међу њима током двомесечне војне обуке у Скопљу 
под командом потпуковника Душана Глишића, њих је везивала и 
жеља за знањем и доказивањем. Спајале су их солидарност, пле­
менитост, духовитост. Пукотине смеха настајале су излагањем 
њихове перцепције ситуација, догађаја и људи, оплемењене обра­
зовањем и културом. 

Смех се јавља кроз пукотину коју омогућава језичко средство 
означено као досетка. Досетки највише прибегавају припадници 
Ђачког батаљона, млади и оштроумни људи, али не само они. Пу­
тем досетке чује се какво је схватање света Владиног опозиционог 

3  Добрица Ћосић, Време смрти. Прерово иде у рат, књ. I, Лагуна, Београд 
2014, 60. 

4  Исто, 151.
5  Исто, 155.



72

посланика Вукашина Катића, као и народа који има улогу колек­
тивног књижевног лика у приповедном току. 

Карактер и врсте досетки

Посебну пажњу појму досетке посветио је Сигмунд Фројд у 
својој студији под насловом Досетка и њен однос према несвесном.6 
Фројд је досетку објаснио из психоаналитичког угла, али је дао и 
шира одређења: изнео је теоријску дефинисаност досетке и дао 
њен преглед; пажљиво је класификовао врсте досетки према тех­
никама језичке употребе; класификовао је и тенденциозне досетке 
и утврдио и истакао њихов значај; одредио је досетку према појмо­
вима комичног и наивног. Ипак, чини се да је Фројд овако танано 
приступио досетки јер је у процесу сажимања уочио аналогију 
између процеса технике досетке и процеса рада сна; „нема сумње 
да [...] имамо исти психички процес који можемо препознати по 
идентичним остварењима”.7

„Рад досетке не стоји на располагању свим људима, а у изда­
шној мери само малом броју људи за које се у похвалном смислу 
каже да су духовити (да имају духа).”8 Рад на духовном бићу за 
модерног човека неодвојив је од образовања и културе. Образо­
вање и култура дејствују тако што у духовном бићу јачају моћ 
разума, критичког суда и потискивања. Тако досетка својом тех­
ником и тенденцијом нуди помоћ, самим тим и решење, да неке 
интелектуалне (мисаоне), сексуалне, агресивне, критичке тенден­
ције које нису друштвено или културолошки прихваћене буду 
изговорене, показане, ослобођене из духовног бића заобилазним 
путем, путем духовитости.9 Тако, заправо, „досетке шапућу: Же­
ље и прохтеви човекови имају права да се огласе и поред свег 
строгог и безобзирног морала [...]”.10 

Квалитет досетке неодвојив је од начина њеног креирања, од 
њене технике. Техника досетке формулише се игром речи, али 
суштински се темељи на игри идеја. Тако Фројд као једну од де­
финиција досетке прихвата дефиницију филозофа Куна Фишера: 
„Досетка је суд који се поиграва.”11 Као важне карактерне црте 

6  Сигмунд Фројд, Досетка и њен однос према несвесном, прев. Томислав 
Бекић, Одабрана дела Сигмунда Фројда, књ. III, Издавачко предузеће Матице 
српске, Нови Сад 1979.

7  Исто, 28.
8  Исто, 144.
9  Исто, 138–143.
10  Исто, 112.
11  Исто, 9.



73

технике досетке наводе се и духовитост, краткоћа, оштроумност 
и вештина довођења у везу потпуно супротних представа света. 

Досетке које су део приповедне нити првог дела Ћосићевог 
Времена смрти могуће је одредити и систематизовати према Фрој­
довој класификацији досетки. Фројд је начинио детаљну класи­
фикацију и свакој врсти посветио значајну пажњу. Најопштија је 
подела досетки на техничке и тенденциозне. На досетке без на­
мере/тенденције, безазлене и досетке са намером/тенденцијом, ми­
саоне. Приликом одређивања техничких досетки Фројд је одступио 
од постојећих ставова и истакао да техничка досетка јесте безазле­
на, али да, насупрот дотадашњим уверењима, може „бити веома 
садржајна”, може „да исказује нешто вредно. Садржина једне до­
сетке, међутим, независна је од досетке и она је садржина мисли 
која се овде изражава на духовит начин путем посебног уређења”.12 
Тенденциозне досетке је даље поделио на скаредне, агресивне, 
критичке (циничне) и скептичне досетке. При томе и техничке и 
тенденциозне досетке показују тежњу да из душевних процеса 
остваре уживање, а оно се постиже механизмом уштеде психичке 
енергије. Психичка енергија која се штеди различита је у овим 
врстама досетки. 

Ћосић је досетку учинио једним од омиљених видова лежер­
није комуникације међу студентима и ђацима. Досетке изговарају 
Сташа Винавер, Данило Историја и Бора Пуб, а у појединим слу­
чајевима изговара је неко из групе. Досетке које изговара неко из 
групе приписују се колективном лику – Ђачком батаљону. Досетке 
се изговарају увек у друштву и на местима на којима се учесници 
осећају растерећено (спаваоница у касарни, кафана, воз). Заједнич­
ка одлика досетки је фина техника језичког израза којом се у везу 
доводе две различите представе света. Разликују се по тенденци­
ји, врсти уштеђене психичке енергије и врсти смеха. Припадају 
техничким или безазленим досеткама. 

Досетка колективног лика Ђачког батаљона језичком и ми­
саоном игром осветљава општеприхваћени став младих интелек­
туалаца о војним припремама, а посредно и о рату, као и о онима 
који најактивније учествују у томе, „милитарцима”: „Сутра ће нам 
Дон Кихот на ’Голготи’ поразбијати јаја.”13 

Нарочито вешто досетком влада Сташа Винавер, вероватно 
због дарованог му осећаја за лепу реч и продуховљену мисао: „Жи­
вело наше озлобођење!”; „Предлажем рузмарини да се наша земља 
отачбина назове правим именом опанџбина”. На питање неког из 
групе: „А дисциплина, Сташа?”, одговориће: „Дисциплина је вој­

12  Исто, 93.
13  Д. Ћосић, Време смрти. Прерово иде у рат, 217.



74

ничка врљика – то јест, врлина”.14 „Феникс више неће бити птица. 
Српски Феникс имаће лик ђака.”15 На ову Винаверову досетку 
одговориће Бора Пуб следећом: „Али ја, више волим да сам српски 
петао него српски ђак.”16

Када возом пристају на станицу у Лапово, где ће Сташа Ђачки 
батаљон поделити на два мања, и сутрадан поћи на фронт, знајући 
да је време њиховог заједништва прошло и да се вероватно виде 
и поздрављају последњи пут, Данило Историја и Бора Пуб ће на 
довитљив начин прокоментарисати трагичну истину: „Зар су све 
наше песме отпеване? – Јесу. Остало је само Опело”.17 

Техника наведених досетки може се објаснити праћењем 
Фројдове класификације и тумачења техничких досетки. Основа 
ових техника је умна способност брзог и ефектног довођења у везу 
две представе потпуно супротне по садржају и подручју којем 
припадају. Досетка из Ђачког батаљона грађена је техником дво­
јаког значења (Дон Кихот: књижевни лик / потпуковник Глишић; 
Голгота: место Христовог страдања / место где изводе егзерцир). 
У Винаверовим досеткама примењене су технике сажимања с 
циљем грађења нових речи (озлобођење), употреба истог језичког 
материјала уз лаку језичку модификацију (отачбина/опанџбина 
и врлина/врљика) и техника игре речима, двојаког значења с алу­
зијом (српски Феникс / ђак). Бора Пуб је техником бесмислице по­
казао да је у том историјском тренутку бити петао већа привиле­
гија него бити српски ђак (петао/ђак). У досеткама Данила Истори­
је и Боре Пуба примењена је техника двојаког значења с алузијом 
(песме отпеване / крај живота; Опело/смрт). Дакле, умно умеће 
посредовано језичком техником довело је до уживања због уштеде 
мисаоне енергије. Уживање у духовитости исказано је пристојним, 
ненаметљивим смехом. 

Поред техничких Фројд је у својој студији Досетка и њен однос 
према несвесном издвојио и тенденциозне досетке. „Тенденциозна 
досетка [...] најјасније показује карактер рада досетке – да ослободи 
уживање уклањањем препрека.”18 „Разум, критички суд, угњета­
вање – то су снаге против којих се редом бори.”19 „Тенденциозна 
досетка је у стању да ослободи уживање чак и из таквих извора 
који подлежу потискивању.”20 „Она задржава првобитне изворе 

14  Исто, 216. 
15  Исто, 320.
16  Исто.
17  Исто.
18  С. Фројд, Досетка и њен однос према несвесном, 138.
19  Исто, 142.
20  Исто, 138.



75

уживања у речима а на нивоу шале отвара себи уклањањем пре­
прека нове изворе уживања.”21 Тенденциозне досетке Фројд је 
поделио на скаредне досетке, агресивне, циничке и скептичне. У 
приповедну нит Времена смрти уткани су примери сваке од наве­
дених подврста досетки. 

Скаредна досетка или досетка која разголићује тежи да зао­
биђе скаредност, потребу за „намерно истицање сексуалних чиње­
ница и односа у говору”.22 Њихов циљ је да заобиђе разголићавање 
сексуалног. За разумевање постојања сексуалних нагона и њихо­
вог разоткривања потребно је објаснити околности у којима се на­
лазе млади људи који изговарају скаредне досетке у Времену смрти. 
Спољашње околности условљавају развитак субјективних мотива 
неопходних за настанак тенденциозне досетке. 

Завршила се њихова двомесечна обука и додељен им је ка­
пларски војни чин. Након ове ноћи одлазе на бојиште са кога се, 
велика је вероватноћа, неће вратити. Знају да представљају послед­
њу наду у одбрану српске војске од аустроугарске силе. И реч је 
о јако младим људима који нису стигли да упознају жену ни у ком 
смислу. Тако близина смрти интензивира сексуални нагон. Досет­
ку ће изговорити колективни лик Ђачки батаљон: „Откад је света 
и ратова, последње мирнодопске ноћи сви војници јуришају на Ве­
нерин брег, на његово подножје, у извор, Ћоро”.23 Неколико оваквих 
досетки изговориће и Данило Историја након што није успео да 
финим завођењем освоји једну „даму” последње ноћи ван ратног 
вихора: „Недра ти нису патријаршија, мајку им божју.”24 „Дај ми је. 
Није ти престоница, бога ти божјег. Није ти Шумадија, забога, жено.” 
На недоступност жене постаће агресивнији: „Дај ми је, није мана­
стир Грачаница, није Жича!”25

Техника ових досетки базира се на алузији и заобилазним пу­
тем подсећа се на нешто познато. У првој наведеној досетки при­
сутна је фина алузија, у другој груба. Разлог томе налази се у весе­
лом расположењу Данила Историје које је подстакнуто простором 
у коме се налази, кафаном, и онога што тамо конзумира, алкохолом. 
Фројд је схватања да „промена расположења је највреднија ствар 
коју алкохол може да пружи човеку [...]. Ведро расположење [...] 
умањује снаге кочења, критику, и тиме опет постају приступачни 
извори уживања, на којем је лежао терет притиска”.26 Весело рас­

21  Исто, 142.
22  Исто, 99.
23  Д. Ћосић, Време смрти. Прерово иде у рат, 249.
24  Исто, 273.
25  Исто, 267.
26  С. Фројд, Досетка и њен однос према несвесном, 131.



76

положење „самој скаредности не поставља ниједан од формалних 
захтева који карактеришу досетку”.27 Отуда су досетке Данила 
Историје технички мање умешне. Међутим, ни њима не недостаје 
техничке вештине, што се може закључити на основу садржинске 
и значењске удаљености појмова доведених у везу која представља 
предуслов успешности досетке. Фројд каже да „у финије образо­
ваног друштва [...] скаредност постаје духовита и она се трпи само 
ако је духовита”,28 што у Даниловим досеткама јесте случај. Ужи­
вање у скаредности је постигнуто јер је досетка понудила своју 
помоћ. Заобилазним путем, путем духовитог језичког израза, от­
клоњена је препрека коју поставља културолошки притисак и 
критички ум и ослобођена је сексуална тенденција. 

Тенденциозним досеткама припадају и циничне или критичке 
досетке. Оне су уткане у приповедни свет повлашћеног књижев­
ног лика Вукашина Катића, сина Аћима Катића и оца једног од 
припадника Ђачког батаљона, сорбонског ђака Ивана Катића. И 
Вукашин је био париски студент и сам је део „српске интелиген­
ције”. Из тока свести других књижевних ликова сазнаје се да је 
одувек озбиљан, уздржан и отмен. „Он је једини опозиционар који 
и паметно збори, а људи му верују.”29 Са већ озбиљним животним 
искуством иза себе, његов поглед на свет није више наиван, него 
сумњичав и критичан. „Нарочито повољан случај за тенденциозну 
досетку ствара се када се намеравана критика побуне усмерава 
против [...] једне збирне личности дакле, народа.”30 Вукашин ће 
естетски врло вешто, играјући се речима и смислом, баш као и 
млади интелектуалци Ђачког батаљона, изнети мисаоно врло ду­
боке и тачне критичке досетке о српском народу: „Вековним ро­
бовима постали први робови”.31 „Духовна грандоманија балканске 
беде.”32 „Народу су, Иване, свадба и сахрана једна поред друге.”33 
„Ратови нас равнају.”34

„У служби циничке и скептичке тенденције, досетка разбија 
респект пред институцијама и истинама у које је слушалац веро­
вао.”35 Тако је народ као колективни књижевни лик у могућности да 
помоћу скептичне и критичке досетке изрази сумњу и незадовољ­
ство ситуацијом у држави: „Србија плаћа све балканске рачуне.” 

27  Исто, 102.
28  Исто.
29  Д. Ћосић, Време смрти. Прерово иде у рат, 59.
30  С. Фројд, Досетка и њен однос према несвесном, 114.
31  Д. Ћосић, Време смрти. Прерово иде у рат, 128. 
32  Исто, 131.
33  Исто, 334.
34  Исто, 192.
35  С. Фројд, Досетка и њен однос према несвесном, 137.



77

„Сад судбина Србије од мишева зависи.” „Мишеви ће прегристи 
конопче за које се ухватила Србија.”36

Из приложеног прегледа досетки може се закључити да је до­
сетка заступљена у књижевном свету првог дела Времена смрти. 
Заступљене су готово све врсте досетки које Фројд тумачи у својој 
студији Досетка и њен однос према несвесном и могу се анализи­
рати у кључу његовог тумачења. Након одређивања карактера 
досетке и њеног прегледа по врстама, треба указати и на њен од­
нос према смеху.

Однос према смеху

„По Фројдовој теорији, смех настаје онда када је психичка 
енергија која је раније употребљена за ’запоседање одређених пси­
хичких путева постала неупотребљива’, тако да може слободно 
да се испразни”.37 Фројдова теорија смеха показана на досетки као 
језичком изразу сврстава се у виталистичке теорије или теорије 
олакшања чији је зачетник Декарт. „Ове теорије објашњавају како 
смех помаже у олакшању животне напетости, попуштању стега, 
телесном ослобођењу из напрегнутог стања.”38 С тим у вези, мо­
гуће је разумети Ћосићеву бескомпромисну верност досетки као 
једином језичком средству путем којег су створене пукотине смеха 
у првом делу Времена смрти.

Досетка је језичко средство путем којег се у Ћосићевој ратној 
епопеји превазилазе појединачни и општи културолошки и критич­
ки притисци једнако једноставно и међу млађима и међу старији­
ма, међу образованима и међу необразованима. На почетку овог 
рада наведено је да рад досетке стоји на рсполагању малом броју 
људи за које се каже да су духовити. „’Духовитост’ се овде јавља 
као нарочита способност, отприлике у степену старе ’душевне 
способности’, и она се као појава показује као прилично независна 
од других способности: интелигенције, фантазије, памћења. Код 
духовитих људи треба, дакле, претпоставити постојање посебних 
склоности или психичких услова који омогућују или потпомажу 
духовитост.”39 Чини се да припадници српског народа поседују 
посебне склоности и психичке услове потребне за стварање духо­
витости путем досетке. Тиме Ћосић досетку приказује као језич­
ку форму својствену српском националном бићу, а духовитост као 

36  Д. Ћосић, Време смрти. Прерово иде у рат, 133.
37  Игор Перишић, Увод у теорије смеха: кратак преглед теорије смеха 

од Платона до Пропа, Службени гласник, Београд 2010, 123.
38  Исто, 49.
39  С. Фројд, Досетка и њен однос према несвесном, 144.



78

националну способност да се смешком превазиђу све животне 
бриге и невоље.

Квалитет досетке зависи од степена развоја духовног бића. 
Финије образована досетка подразумева и финије изграђену духов­
ну структуру. Тако су досетке које изговарају млађи интелектуалци, 
чланови Ђачког батаљона, и старији, које у првом делу Времена 
смрти представља Вукашин Катић, креиране на један технички 
игрован и мисаоно богат начин. Ефектне су и одмерене. Примери 
најуспелијих досетки су Винаверове и Вукашинове досетке. Прве 
су духовите и ведре, друге мудре и критичке. Увиђајући везу из­
међу умних способности и досетке као језичке форме, Ћосић је 
мајсторски препознао и показао умне способности „српске инте­
лигенције” путем досетке.

Разлику у врсти смеха између „млађих” и „старијих” могуће 
је објаснити осветљавањем односа досетка–наивно. Наивно је код 
Фројда одређено као „врста комичног која је најближа досетки”.40 
Наивно је у вези са „првим корацима” рада досетке. „Игра речима 
и мислима, мотивисана одређеним ефектима уживања из уштеде, 
била би, дакле, први предступањ досетке”,41 сматра Фројд. Ово 
објашњење произилази из сазнања да се игра речима „јавља у 
детета када учи да употреби реч и да повезује мисли”.42 Дакле, игра 
речима и мислима датира из периода најранијег детињства. Идући 
за овим сазнањима, Фројд ће, попут Бергсона, све типове смеха 
(досетка, комично, хумор) везати за инфантилни тип рада мишљења. 
„Мисао која у сврху образовања досетке понире у несвесно тражи 
тамо стари завичај некадашње игре речима. Мишљење се за часак 
враћа на детињи ниво, како би се опет дочепало детињег извора 
уживања.”43 Досетке из претходног прегледа могуће је посматрати 
и из овог угла, нарочито оне које настају међу младим интелектуал­
цима, студентима и ђацима. Брзина, лакоћа и наивност коју посе­
дују краси управо младе људе још увек неокрњене животном ствар­
ношћу. Ђаци и студенти су заправо врло близу периода детињства, 
који се сматра најрадоснијим у животу сваког човека. Зато њима 
тако мало треба да смехом успоставе везу са „расположењем детињ­
ства” и зато је тај смех по правилима детињства ведар и наиван. 

У вези са смехом који се пројављује у првом делу Времена 
смрти важно је напоменути и његов друштвени значај. По Берг­
сону, „смеху је потребан одјек”,44 а Фројд каже да у досетки по­

40  Исто, 187.
41  Исто, 132.
42  Исто.
43  Исто, 175.
44  Анри Бергсон, Смех: есеј о значењу комичног, прев. Срећко Џамоња, 

Лапис, Београд 1993, 7.



79

стоји нагон за саопштавањем. Она „захтева једно друго лице коме 
ће моћи да саопшти свој резултат”.45 Претходни преглед досетки 
показао је да су оне изговаране у присуству слушаоца или читаве 
групе. Досетке упућене једном слушаоцу су на релацији Винавер 
– Бора Пуб, Данило Историја – Бора Пуб. Више досетки је изго­
ворено у групи. Групе су том приликом биле стациониране или у 
касарнској спаваоници, или у кафани, или у возу. За настајање до­
сетки важно је и да онај ко изговара досетку, као и слушалац или 
слушаоци, буде у „веселом расположењу”. Већ је објашњено да је 
младима лако да то расположење постигну јер нису одмакли да­
леко од „расположења детињства”. Онда када није тако (Данило 
Историја), и код старијих који представљају народ, колективни 
књижевни лик, помоћ се тражи у алкохолу. „Ведро расположење, 
било да је проистекло изнутра или токсички изазвано, умањује 
снаге кочења, критику, и тиме опет постају приступачни извори 
уживања, на којим је лежао терет притиска.”46 

Закључак

Пукотине смеха у књижевној стварности Ћосићеве ратне епо­
пеје начинила је досетка. И чини се да је само она то могла учини­
ти. Неколико је разлога томе. Најпре, заступљене досетке произ­
воде духовите смеховне реакције које су пристојне и одмерене и 
не ометају, не умањују трагизам људског бивствовања у Времену 
смрти, него доприносе његовој узвишености. Затим, досетка се 
својим процесом рада лепо прилагођава и одговара српском нацио­
налном бићу, док се духовитост показала као национална способ­
ност да се смешком превазиђу све животне бриге и невоље. Такође, 
уочавањем веза између умних способности и досетке као језичке 
форме Ћосић је вешто показао умне способности српских инте­
лектуалаца које чине значајан део приповедне свести путем улога 
повлашћених књижевних ликова. И на крају, досетка призива 
„расположење детињства”. Од тог расположења Ћосићеви ђаци и 
студенти нису далеко одмакли и зато је у њиховом кружоку на 
уснама увек нека духовита мисао. 

Мср Јелена З. Јовановић Костић
Универзитет у Нишу
Педагошки факултет у Врању
jelena.z.jovanovic@gmail.com
jelenajk@pfvr.ni.ac.rs

45  С. Фројд, Досетка и њен однос према несвесном, 148.
46  Исто, 131.



80

ВУК ТРНАВАЦ

(НЕ)ВИДЉИВО(СТ) ИМАГИНАЦИЈЕ: 
БАШЛАР И МЕРЛО-ПОНТИ И ПОДРШКА  

ХАЈДЕГЕР И ДЕРИДА

САЖЕТАК: Аутор у овом раду настоји да покаже како и код 
савремених аутора, као што је и код античких, имагинацију треба 
доживљавати као свемогућу – (н)И тамо (н)и овде и поље имаги­
нарног као бесконачно и неограничено, али с обзиром на домен ви­
дљивог не увек-свуда (и) потпуно. Другим речима, треба показати 
како за имагинацију невидљиво ни не постоји, него нам је све ви­
дљиво, али нам није све (те видљивости) увек-свуда доступно. У 
прилог овако постављеној тези иде и то што се она може бранити: 
1. платонистички – све смо већ у преегзистенцији душом видели, 
али је доступност тих садржаја души у некој конкретној егзистен­
цији са телом увек непотпуна, 2. аристотеловско-емпиристички 
– у контексту реалних могућности није нам доступно да видимо 
све могуће објекте (иако их маштом све можемо замислити и 
конструисати), али и 3. феноменолошко-методоонтолошки – 
(прет)постављајући ту нову категорију доступности и покушава­
јући да је лоцирамо и објаснимо како се понаша у текстовима савре­
мених истраживача (не)видљивог и имагинације, што и јесте основ­
ни задатак рада.

КЉУЧНЕ РЕЧИ: (Не)Видљиво(ст), Имагинација, машта, фан­
тазија, имагинарно, доступно(ст), Платон, Аристотел, Кант, Блејк, 
Дилтај, Башлар, Хајдегер, Мерло-Понти, Дерида



81

Увод – како (ус)поставити проблем истраживања?

„Мада измиче сваком покушају класификације, 
подручје имагинарног није подручје хаоса и  

нереда... Симболи међусобно саобраћају по зако­
нима и дијалектици који су нам још непознати.”  

Речник симбола.1

„Мудрост је неужурбано растуће органско  
здравље моћне и добро испреплетене маште и 
зависи од комбинације вежбања и опуштања.” 

N. Frye, Fearful Symmetry. A Study of William Blake.2

Да су појмови виђења, видљивости, невидљивости, видљивог, 
невидљивог и појмови фантазије, маште, имагинације и имагинарног 
испреплетени и да се мисаоно прожимају, наговестили су били 
још и антички филозофи. Парменид [Παρμενίδης ὁ Ἐλεάτης] нас 
је у својој Поеми (Περὶ φύσεως) усмерио ка томе да гледамо умом 
на одсутне ствари као да су ту стално, јер и упркос том процесу 
субјективног прегнућа: „нећеш раздвојити биће да држи се бића 
било да сасвим се оно и посвуда расипа редом ил’ да се напротив 
спаја” (Р. П. 118 а). Да је и „Платонов појам уметности, који се може 
дефинисати као умеће (вештина) које понекад вешто, а каткад и 
невешто подражава оно што (се) ствара”3 недостатан ако му се 
не придода и φαντασία, упућује нас Небојша Грубор (1971–) у тек­
сту „Уметност подражавања. Платонова подела уметности у дија­
лозима Софист и Држава (III и X књига)” (2010).4 Он овде сматра 
да овај појам код Платона [Πλάτων], макар и индиректно, јесте 
принцип објашњавања уметности, јер је несумњиво средство по­
дражавања, „али такво које не представља само огледало којем се 
Платон руга у X књизи Политеје (Πολιτεία) него и, ако се држи 
слике огледала и одражавања представљања путем имагинације, 

1  А. Гербран, Ж. Шевалије, Речник симбола. Митови, снови, обичаји, 
поступци, облици, ликови, боје, бројеви, Stylos, Нови Сад 2013, XXIII–XXIV.

2  N. Frye, Fearful Symmetry. A Study of William Blake, Princeton University 
Press, New Jersey 1974, 87. Превод В. Т.

3  В. Трнавац, „Платонова вс. Хегелова естетика: Лепота истинитог и/или 
уметност привидног”, у: Чему, вол. 15, бр. 26, Удружење студената филозофи­
је (УСФ), Филозофски факултет, Загреб 2019, 208. Линк: https://hrcak.srce.hr
/232442.

4  Уп. Исто, 209. Аутор овде упућује на текст који ће и у следећој фусно­
ти бити цитиран: Н. Грубор, „Уметност подражавања. Платонова подела умет­
ности у дијалозима Софист и Држава (III и X књига)”, у: Утицај естетике на 
уметност, М. Новаковић, У. Поповић (ур.), Естетичко друштво Србије, Београд 
2010, 153.



82

криво, деформишуће огледало и нешто што личи на калеидоскоп”.5 
Ирина Деретић (1969–) такође, у тексту „Psyche as Biblion: Cognitive 
Dispositions and Pleasures at Philebus 38E12–40C” (2009) истиче да 
у Платоновој метафори „душе као књиге” из Филеба (Φίληβος), и 
фигурама унутрашњег писара као умског доксографа менталних 
садржаја и сликара као реинтерпретатора ових садржаја (δόξαι 
и λόγοι), активности Ума и Имагинације имају кључну улогу у фор­
мирању „перцептивних судова и менталних слика” и „омогућавају 
јединство и потпуност нашег искуства”.6 Да је душа код Аристо­
тела [Ἀριστοτέλης] медијацијски простор између реалног и имаги­
нарног, упућује нас и Тања Тодоровић (1992–) у свом хабилитаци­
оном спису Феноменологија сећања и маште: свест о ономе што 
није ту (2024). Она сматра да чувени антички мислилац, нарочи­
то у спису О души (Περί Ψυχής), машти пририче „висок онтолошки 
дигнитет и везује за могућност ’виђења кроз’, као једну фундамен­
талну моћ у контексту фундирања знања уопште”.7 То се заиста и 
јасно очитује на следећем месту: „А пошто је опажање превасход­
но виђење, онда је /представљање/ (φαντασία) и своје име од ’све­
тлости’ добило, јер без светлости није могуће видети” (429а).8 Сло­
бодан Благојевић (1951–), преводилац и коментатор овог дела, у 
фусноти након издвојеног цитата напомиње да је етимолошка веза 
између светлости (φως) и маште/имагинације (φαντασία) у грчком 
схватању суштине бића несумњива, јер је бивство бића оно што се 
види и очима и умом. Он поентира ставом како „светлост не може 
осветлити ништа друго него оно што јесте – а Аристотелово укљу­
чивање представљања може бити схваћено само као још једно упо­
зорење да се ова ’моћ’ душе мора посматрати као њена средишња 
моћ уколико се децидирано оповргава платонистичка намера одва­
јања душе од тела. Phantasia је то ни тамо ни овде, јер нити је за­
висна од тела у потпуности, нити је схематизам разума или ума”.9 
Овоме треба придодати и како Аристотел поготово у својим пои­
етичким списима наглашава да имагинација као идеално поље могућ­
ности поседује вероватно и најуниверзалнији теоријско-(са)знајни 
статус, с обзиром на то да се циља на нешто опште, а не појединачно 

5  Исто, 210; Н. Грубор, „Уметност подражавања..., 176.
6  I. Deretić, „Psyche as Biblion: Cognitive Dispositions and Pleasures at 

Philebus. 38E12-40C”, in: Theoria 2, Y 52, 2009, 78. Овај текст се може пронаћи 
и на српском језику у ауторкиној књизи Из Платонове филозофије, Дерета, 
Београд 2010, 79–93.

7  Т. Тодоровић, „Феноменологија сећања и маште: свест о ономе што 
није ту” (докторска дисертација), Филозофски факултет Универзитета у Новом 
Саду, 2024, 65.

8  Аристотел, О души. Parva naturalia, Paideia, Београд 2012, 173.
9  Исто, 173–174.



83

као у историографији.10 Осим што је био неизоставан тумачима 
античких аутора у средњем веку, познато је да је у ренесенси Лео­
нардо да Винчи [Leonardo di ser Pietro da Vinci] (1452–1519) сликар­
ству „као телу” приписује јасност виђења здравог ока, а песништву 
(књижевности), „као сенци тог тела”, тек „замишљaње форми”, 
које се „рађају у помраченом оку”.11 С друге стране, imaginatio код 
Парацелзуса [Theophrastus Philippus Aureolus Bombastus von Ho­
henheim Paracelsus] (1493–1541) била је наглашено женска готово 
безгранична способност – силовити напон воље – остваривања 
замишљеног,12 док код Ђордана Бруна [Giordano Bruno] (1548–1600), 
уз идеје, Имагинација игра кључну епистемичку улогу, те „наше 
знање јесу слике које је наша имагинација формирала”.13

Када се све ово до сада речено узме у обзир, поставља се пи­
тање из наслова уводног поглавља. Шта на основу тога аутор на­
стоји да постигне у овом истраживању, а имајући у виду, пре свих, 
савремене ауторе из поднаслова? Кључ је у филозофски имагина­
тивном новуму, који ће бити понуђени одговор за бригаљивост о 
аутентичности и оригиналности овога истраживања. Наиме, тај 
новум јесте претпостављање категорије доступности у пољу има­
гинарног. Односно, ауторова теза јесте да покаже како и код савре­
мених аутора, као што је и код ових античких, имагинацију треба 
доживљавати као свемогућу – (н)И тамо и овде и поље имагинар­
ног као бесконачно и неограничено, али с обзиром на домен видљивог 
не увек-свуда (и) потпуно. Другим речима, треба показати како за 
имагинацију невидљиво ни не постоји, него нам је све видљиво, али 
нам није све (те видљивости) увек-свуда доступно. У прилог овако 
постављеној тези иде и то што се она може бранити: 1. платони­
стички – све смо већ у преегзистенцији душом видели, али је до­
ступност тих садржаја души у некој конкретној егзистенцији са 
телом увек непотпуна, 2. аристотеловско-емпиристички – у кон­
тексту реалних могућности није нам доступно да видимо све могуће 

10  Уп. Т., Тодоровић, „Феноменологија сећања и маште...”, 65. Овде се 
наравно мисли на чувено место из Поетике (Περὶ ποιητικῆς) – 1451a37–1451b26.

11  Е. Хоровиц, „Књижевна невидљивост” у: Летопис Матице српске, 
Нови Сад, књ. 516, св. 1, јул–август, 2025. Аутор даље овде објашњава: „Ова 
дистинкција између богатства насликане и оскудности менталне слике време­
ном се добро учврстила у филозофији, па чак и у модерној когнитивној науци. 
Хобс је дефинисао имагинацију као ’чуло које се распада или je oслабљено’; 
Беркли је описао менталне слике као ’бледуњаве и неодређене’; Хјум је уста­
новио хијерархију интензитета, где је стварна перцепција на врху, похрањена 
сећања су у средини, а имагинарне слике на дну”, 59–60.

12  Т. Гаврић, Парацелзус: метафизичка медицина, Мирдин, Младеновац 
2025, 70–71.

13  A. Ostojić, „Giordano Bruno i ars memoriae: između znanosti i magije”, у: 
Filozofska istraživanja, 39 (04/156), 2019, 926.



84

објекте (иако их маштом све можемо замислити и конструисати), 
али и 3. феноменолошко-методоонтолошки14 – (прет)постављајући 
ту нову категорију доступности и покушавајући да је лоцирамо 
и објаснимо како се понаша у текстовима савремених истраживача 
(не)видљивог и имагинације, што и јесте основни задатак овога рада.

Башлар (1884–1962) о имагинацијама и имагинарном

„Материјални елемент одређује и болест и 
оздрављење. Због снова се разбољевамо али 

њима бивамо и излечени. У космологији сна,  
материјални елементи остају основни елементи.”  

– Вода и снови – 1942.15

„Песма је суштински стремљење ка новим  
сликама. Она одговара суштинској потреби за 

новином која одликује људску психу”; „Видљиви 
свет служи томе да илуструје лепоте сна”  

– Ваздух и снови – 1943.16

„Пјесникова имагинација ће увијек бити бржа од 
оних који је посматрају... Како ући у поетико- 

-сферу нашег времена? Управо је започела  
ера слободне имагинације”; „Лијепе ријечи су  
и саме лијекови” – Поетика сањарије – 1960.17

Када се у савременом кључу говори о имагинацији, неизостав­
но, ако не и оно најпочасније место на листи аутора који су о њој 
писали заузима француски филозоф Гастон Башлар [Gaston Louis 
Pierre Bachelard] (1884–1862). Почетак његових објављених истра­
живања о имагинацији се датира на крај тридесетих и почетак че­
трдесетих година прошлога века, а међу њима се нарочито истичу 

14  В. Трнавац „Од традиционалне ка савременој метафизици здравља”, 
у: Летопис Матице српске, Нови Сад, књ. 516, св. 1–2, јул–август, 2025 (линк: 
https://www.maticasrpska.org.rs/letopis/letopis_516_1/11%20Trnavac.pdf). У овом 
есеју се на страни 81. у фусности бр. 2 реферише на изворни текст (В. Трнавац, 
„Здравље других: Покушај успостављања једне методоонтологије здравља”, 
завршни (мастер) рад, Филозофски факултет, Нови Сад 2021 (линк: http://rema­
ster.ff.uns.ac.rs/?rad=3e700a399fc67e8b6fa47142507803bd) у којем се, за сада нај­
опсежније, објашњава овај појам.

15  Г. Башлар, Вода и снови: оглед о имагинацији материје, Издавачка књи­
жарница Зорана Стојановића, Сремски Карловци 1998, 10.

16  Г. Башлар, Ваздух и снови: оглед о имагинацији кретања, Издавачка књи­
жарница Зорана Стојановића, Сремски Карловци 2001, 6, 81.

17  Г. Башлар, Поетика сањарије, „Б. Кукић” – Градац К, Београд – Чачак, 
2021, 46, 50. на којој се у фусноти бр. 2 реферира на: Charles Nodier, Souvenirs 
de jeunesse, 2023, 18.



85

радови Вода и снови (L’Eau et les Rêves: Essai sur l’imagination de 
la matière, 1942) и Ваздух и снови (L’Air et les Songes: Essai sur l’ima­
gination du mouvement, 1943). Када је реч о старијем од ових есеја, 
већ у његовој првој реченици Башлар истиче како се човекове 
имагинативне моћи духа развијају у два веома различита правца. 
На трагу управо Аристотелове теорије узрочности, он разликује 
формалну и материјалну имагинацију, истичући да ови појмови, 
изражени у скраћеном облику, по његовом суду јесу „неопходни за 
једно потпуније филозофско изучавање песничког стваралаштва”.18 
За прву, која је по Башлару површинска, статична и устаљена у 
филозофској традицији, карактеристично је то што осећајни узрок, 
онај који потиче из срца и одговоран је за језичку разноврсност и 
променљиви живот светлости неког дела, треба да постане формал­
ни узрок.19 Друга се пак одликује непосредним сликама материје 
које су заправо срце и имају тежину. Слике материје „именује вид, 
али је рука та која их познаје”, јер Башлар сматра да о њима „сањамо 
супстанцијално, интимно, одстрањујући форме, некорисне форме, 
променљиве површине”.20 Промишљање материје за њега „обра­
зује извесну отворену имагинацију”, а оно зашто се он бави пре 
свега овим хилеоморфичким узроцима јесте да буде спреман „на 
једно целовито учење о људској имагинацији”.21 Башлар своја дела 
и назива на тај начин, верујући да је у оваквом поретку имагина­
ције неизоставно потребно да се успостави закон четири елемента 
(ватра, ваздух, вода и земља) „који разврстава различите матери­
јалне имагинације”.22 

Међутим, оно што је кључно за ову тему, а тиче се овог тек­
ста, јесте пасаж у којем француски мислилац наглашава да права 
– првобитна поезија, која има функцију буђења, јесте заправо 
прихватање невидљивог. Башлар овде заправо поентира речима 
Шарла Нодијеа [Jean Charles Emmanuel Nodier] (1780–1844) из Са­
њарија (Le Pays des Rêves, 1831): „Мапа замисливог света црта се 
само у маштањима. Чулни свет је нешто бескрајно мало”.23 Упра­
во на овом месту Башлар потврђује тезу овог истраживања да су 
чулно видљиво и имагинативно видљиво саобразни оном односу у 
којем су код Фихтеа [Johann Gottlieb Fichte] (1762–1814) и каснијих 
немачких идеалиста били домени релног и идаелног. Речју, Гастон 
Башлар би безрезервно прихватио тезу да нам је једино имагина­

18  Г. Башлар, Вода и снови, 5.
19  Исто, 5–6.
20  Исто, 6.
21  Исто, 7.
22  Исто, 9.
23  Исто, 26.



86

цијом – маштањима – све видљиво, док чулна видљивост остаје 
да почива у својој недостатности.

С друге, односно треће стране имагинације, свега годину 
дана касније (1943), у свом наредном капиталном делу када је у 
питању ова тема, које носи веома индикативан поднаслов „Оглед 
о имагинацији кретања”, Башлар уводи и Аристотелов ефицијентни 
узрок као потку за трећи тип – динамичке имагинације. Сматрајући 
да сада има све неопходне типове Имагинације за успостављање 
једног целовитог учења о њој, већ у уводном поглављу, „Имагина­
ција и покретљивост”, он настоји и да је дефинише. Башлар овде 
истиче како се, насупрот устаљеним тежњама да се Имагинација 
одреди као способност обликовања слика, она ваља посматрати као 
способност „изобличавања слика које нам нуди опажање, а понај­
више способност ослобађања од првих слика, способност мењања 
слика”.24 Башлар реченом додаје да је за постојање Имагинације 
неопходно да присутна слика наводи мисао на одсутну, да случај­
на слика изазива мноштво распрсканих и тада постоји опажање 
и сећање на опажено, „уобичајено памћење, навикнутост на боје 
и облике”.25 Француски мислилац затим поентира:

Реч која суштински одговара имагинацији није слика, већ 
имагинарно. Вредност одређене слике мери се величином њеног 
имагинарног ореола. Захваљујући имагинарном, имагинација је 
суштински отворена, неухватљива. У људској психи она је право 
искуство отворености, право искуство новине. Више од било које 
друге способности, она одређује људску психу.26

Дакле, испоставља се како је аксиолошка делатност имаги­
нарног у потпуној супротности са опажањем, јер се, напуштајући 
оно што се види зарад онога што се замишља, чин имагинације 
чини оностраним и истински стваралачким. Ако се поглед, као 
ментална имитација реалности, стави у други план, то заправо 
„даје слици могућност за функцију нестварног”. Овде наведена 
функција се тако испоставља као „имагинативна сила која допу­
шта креирање нових слика уместо да се прилагођава већ затеченој 
– видљивој реалности, и као таква нас чини способним да креира­
мо оно што видимо”.27

24  Г. Башлар, Ваздух и снови, 5.
25  Исто.
26  Исто, 5–6.
27  А. Вигњевић, „Феноменологија имагинације Гастона Башлара на при­

меру дематеријализације савремене архитектонске форме”, у: Theoria, 58, 2016, 
69.



87

И када је читалац већ преплављен сазнањима о имагинарном 
и Имагинацији, Башлар не одступа од интензивног мисаоног рит­
ма, уводећи у игру никог другог до аутора који је за тему имаги­
нације потпуно есенцијалан, а то је Вилијам Блејк [William Blake] 
(1757–1827). Ни мање ни више, он цитира његову мисао из Друге 
пророчке књиге којом се саопштава да „имагинација није стање, 
она је само људско постојање”.28 Да је овај Блејков апсолутистичко-
-егзистенцијалистички став о имагинацији утемељен на његовим 
уверењима која се тичу поља Трансценденције, потврђује се у 
његовим другим делима, попут Јерусалима, у којем Блејк саопшта­
ва да „БОЖАНСКО ТЕЛО је сама људска имагинација, која је Исус”.29 
Нешто веома слично Блејк изриче и у Лаокоону: „Вечито Тело Чо­
века је Имагинација, која је сам Бог, Божанско Тело, Исус: ми смо 
његови Припадници”,30 док својеврсну хијерархију претходно 
наведеног износи у Визији Последњег Суда и Кинсу: „Све Ствари 
су садржане у својим Вечним Облицима у божанском телу Спаси­
теља, Истинској Лози Вечности, Људској Имагинацији.”31 Имајући 
у виду трансцендентну тежину Блејкових речи о имагинацији, 
као и то да га је Башлар одабрао за својеврсни унутрашњи credo 
првог одељка уводног поглавља поменутог дела, те да га је и касни­
је тематизовао, нарочито у другој глави „Поетика крила”, може се 
закључити да управо Имагинација, а понајвише управо она дина­
мичка, заузима централно место у мисаоним прегнућима овог фран­
цуског филозофа.

Исказане ставове потврђују и на речено указују и његови 
каснији радови, међу којима је и онај из 1960, Поетика сањарије 
(La poétique de la rêverie), који сада својем истраживању Имагина­
ције претпоставља и методу, већ у свом уводу наговештавајући да 
је максимално феноменолошки инструиран. Сходно овоме, Ба­
шлар сматра да је и његов феноменолошки захтев у погледу поет­
ских слика заправо једноставан: „он се своди на то да наглашава 
њихово изворно својство да се домогне самог бића њихове ориги­
налности и да тако извуче корист од изузетне психичке продуктив­
ности која припада имагинацији”.32 За Башлара се тако поезија 

28  Г. Башлар, Ваздух и снови, 6.
29  С. Фостер Дамон, „Из Блејковог речника”, у: Градац, год. 18, (39–57), 

Дом културе Чачак, 1990, 43. Аутор у загради наводи места стихова: (Ј 5:59; 
24:23; 60:57; 74; 13). Он овде на крају додаје и цитат из тог дела: „Исусов Дух је 
непрекинуто опраштање Греха: онај што чека да буде праведан пре него што 
уђе у Спаситељево краљевство, Божанско Тело, тамо неће никад ући” (Ј 3). 

30  Исто. Аутор цитира (Лаок, К 776). 
31  Исто. Аутор цитира (ПС, К 605–6), ПС – Визија Последњег Суда (39), 

К – Кинс (Коментари Џефрија Кинса). 
32  Г. Башлар, Поетика сањарије, 26.



88

испоставља као судбинско-суштински пут говора, док му фено­
менологија као метод налаже да на видело изнесе свеукупну свест 
од које потиче и најмања варијација слике. Он наглашава како се 
поезија не може читати мислећи на друге ствари јер:

Чим се једна поетска слика обнавља, макар у самој једној 
својој црти, она манифестује првотну наивност. И управо та наив­
ност, коју систематски будимо, треба да нам омогући чист приступ 
поезији. У нашем проучавању активне маште, руководићемо се, 
дакле, феноменологијом као школом наивности.33 

Када Башлар на наведено дода и да „пред сликама које нам 
дају песници, пред сликама које сами никад не бисмо могли зами­
слити, та наивност дивљења је сасвим природна”,34 постаје јасно да 
он идеју за феноменологију као школу наивности не проналази ниг­
де другде него код свог сународника, чувеног прото-феноменолога, 
Анрија Бергсона [Henri Bergson] (1859–1941). Наиме, он уводи појам 
наивности у своју филозофију управо фигуром сликара, чије опажа­
ње треба да се преобрати, односно изнова поврати на ово природно, 
о којем као имагинативном управо говори Башлар, готово сирово, 
елементарно опажање стварности, које ће vice versa и саму фило­
зофију дефинисати као један специфичан преображај опажања.35 
Свакако да овај лајтмотив феноменолошког начина мишљења Ба­
шлар продубљује стављајући га у контекст имагинације у песништву, 
те подсећајући како је учествовање у том продубљивању творачке 
имагинације немогуће остварити без нашег активног (динамичког) 
учешћа у њој. Овом аутору је такође кристално јасно да сврха сва­
ке феноменологије јесте да то освешћење буде назочно up to date, 
сада и овде, у време-простору, како он каже крајње тензије, те сход­
но томе Башлар закључује да „што се тиче карактера имагинације, 
не постоји феноменологија пасивности”.36 Он и у делу о којем је 
сада било речи поентира следећим ставовима:

И какво би то било блаженство од читања кад бих могао, уз 
пјесникову помоћ, живјети поетску интенционалност! Управо 

33  Исто, 27.
34  Исто, 28.
35  Уп. П. Адо, Филозофија као начин живљења, Федон, Београд 2011, 193. 

Овде Адо објашњава како је појава да филозофија као и у антици обликује су­
бјекте, а не да ствара системе, као што је то био (чест) случај у новом веку, 
поново почела да буде актуелна тек са појавом филозофије живота, наводећи 
да се тиме бавио у свом матурски раду из 1939. у којем је писао о теми једног 
Бергсоновог текста: „Филозофија није конституисање система, већ једном до­
нета одлука (то јест за сва времена) да гледамо наивно у себе и око себе.” 

36  Г. Башлар, Поетика сањарије, 28.



89

интенционалношћу поетске имагинације пјесникова душа налази 
свјесни почетак сваке истинске поезије.37

У поетском сањарењу сва се чула буде и усклађују. Ту полифо­
нију чула поетско сањарење слуша, а поетска свијест мора да реги­
струје. Поетској слици одговара оно што је Фридрих Шлегел гово­
рио за језик: то је „креација из једног потеза”. Феноменолог имагина­
ције мора покушати да оживи управо те имагинативне елане.38

Из свега до сада реченог може се јасно закључити како је управо 
Башлар био основна инспирација аутору, како за ово истраживање, 
тако и за успостављање идеје доступности видљивог у имагинацији. 
Исказано се једноставно може објаснити тиме да иако свестан да 
Имагинација „није у потпуности аутономна, већ претпоставља де­
терминизам и ограничење у слободи маштарења”,39 управо су Гастон 
Башлар, његов целокупни рад и појмови попут крајње тензије и 
поетске интенционалности, као и подсећања на имагинативне 
елане стварања у једном потезу, сведочанства мисаоне ревности и 
њеног борбеног жара за довођење(м) Имагинације на апсолутну 
светлост духа и привођење(м) у потпуно душевно виђење. Сада је 
ред проучити и нешто млађег али за ову тему такође веома релевант­
ног Башларовог колегу, чувеног немачког савременог филозофа. 

Хајдегер (1889–1976) о уметничком, машти и (не)видљивом

„...Помрачење света никада не сеже  
до светлости бића.”

„Чим нам је ствар пред очима, а у срцу имамо 
слуха за реч, ми успевамо да мислимо.”

„Ми никад не долазимо мислима.  
Оне долазе нама.”

„Само слика чува лице. Али слика  
почива у песми.”

„Песничка природа мишљења још је  
скривена... Али поезија која мисли заиста је 

топологија бића. Та топологија каже  
бићу где је његова стварна присутност.”

„Певање и мишљење јесу стабла у суседству 
поезије. Она расту из бића и сежу у  

његову истину.”40

37  Исто.
38  Исто, 29.
39  А. Вигњевић, „Феноменологија имагинације Гастона Башлара на при­

меру дематеријализације савремене архитектонске форме”, 70.
40  М. Хајдегер, „Из искуства мишљења”, у: ПЕВАЊЕ и мишљење / Хераклит, 

Хелдерлин, Ниче, Хајдегер, прир. Игор Марковић, Модерна, Београд 1990, 100–103, 
108–109.



90

„Хајдегерова филозофија је херменеутичка феноменологија 
или херменеутичко-феноменолошка онтологија”,41 речи су Небојше 
Грубора, које могу упутити на откривање како феноменолошких, 
тако и херменеутичких извора на основу којих је касније овај ми­
слилац положио рачун о изворности оног уметничког. Када су у 
питању ови први, познато је да је Хајдегер [Martin Heidegger] 
(1889–1976) потпуно прихватао појам интенционалности (као 
само-усмеравања на нешто) Франца Брентана [Franz Clemens Ho­
noratus Hermann Josef Brentano] (1838–1917) из Психологије са емпи­
ричког становишта (Psychologie vom empirischen Standpunkte, 1874), 
као и његово касније структурно богаћење од стране Едмунда 
Хусерла [Edmund Gustav Albrecht Husserl] (1859–1938), за консти­
тутивног означитеља структуре психичког живота уопште.42 

Ипак, када је посреди разматрање извора за место хермене­
утике у саобразју са феноменологијом или херменеутике фактич­
ности код Хајдегера, ствари нису сасвим јасне. Међутим, ако се има 
на уму да је Вилхелм Дилтај [Wilhelm Dilthey] (1833–1911) 1877. 
године објавио књигу веома индикативног назива за ову тему, 
Песничка имагинација: елементи за једну поетику (Die Einbildungs­
kraft des Dichters), могући источници Хајдегерове заинтересовано­
сти за филозофску рецепцију оног уметничког (феномена) постају 
нешто белоданији. Када негде при крају ове књиге Дилтај каже 
да „принципи поетског стварања као и поетског дејства су темељ­
на својства врло сложених процеса за која је, код ствараоца и ужи­
ваоца, везано једно трајно задовољење; тако, они произилазе као 
бројно неодређена разноликост унутар које мисао не може да 
успостави везе једног логичког система”, то више него јасно, а што 
признаје и сам аутор упућује на нове принципе „емпиријске и, зато 
психолошке”,43 али зашто не и херменеутичке естетике? Ако 
управо по Дилтају „крајњи циљ херменеутског поступка јесте да 
се аутор боље разуме него што је сам себе разумео”, притом дода­
јући да је овакав став „неминовна консеквенција о несвесном ства­
рању”,44 да ли се онда може у херменеутичком кључу рећи да је 
Хајдегер у својем тумачењу поезије можда боље разумео и оно што 
је Дилтај о принципима њеног стварања рекао у свом делу из 1877?

Хајдегер већ у својим ранијим радовима попут Херменеутичке 
ситуације (Anzeige der hermeneutischen Situation, 1922), сугеришући 

41  Н. Грубор, „Хајдегерова херменеутичко-феноменолошка онтологија”, 
у: Архе IV, 8/2007, 85.

42  Уп. Исто, 88.
43  В. Дилтај, Песничка имагинација: елементи за једну поетику, Изда­

вачка књижарница Зорана Стојановића, Сремски Карловци 1989, 206.
44  В. Дилтај, „Настанак херменеутике”, у: Поља: месечник за уметност 

и културу, год. 19, бр. 171, мај 1973, 10.



91

да оно што смо свакада ми сами, јесте онтолошки оно што је 
најдаље,45 наговештава да би и када је о видљивости, присутном и 
одсутном и у крајњем и уметности реч његов приступ могао бити 
радикално онтолошки. Када се овоме придода његова методска 
решеност присутна и у чувеном Бивствовању и времену (Sein und 
Zeit, 1927) да категорији могућности додели највиши онтолошки 
ранг,46 постаје сасвим јасно да ће мисаони хоризонт са којег он 
настоји посматрати уметност бити један специфичан новум у до­
тадашњој естетичкој рецепцији. 

Међутим, још пре него што је створио своје најзначајије дело 
о уметности, Хајдегер је положио рачун о машти, која јесте темељ­
ни предмет овог истраживања. Наиме, он је већ у својим читањи­
ма Имануела Канта [Immanuel Kant] (1724–1804) из 20-их година 
20. века, а поготово у својој чувеној „Кантовој књизи” (Kant und das 
Problem der Metaphysik) из 1929. године, проширио традиционално 
разумевање имагинације „као моћ(и) слика (Bild, Bilder) (или ре­
презентација)”, тако да се она „поклапа са његовим сопственим 
схватањима о онтолошком отварању човековог тубивствовања 
(Dasein)”.47 Када се проучи још једно Хајдегерово дело, овог пута 
из 1929. године, Vom Wesen des Grundes, може се закључити да је 
његово тумачење Кантовог појма имагинације засновано на неодво­
јивости коју је Хајдегер разликовао између егзистенцијала бачено­
сти (Geworfenheit) и појма пројекције (Entwurf) људског постојања 
у Трансценденцији (Transzendenz). С једне стране, човек се одувек 
проналази као ограничен читавим скупом услова околине односно 
светом у који смо тако „бачени”, док, с друге стране, ми као људи 
понашамо се према стварима у погледу слике или одраза света 
(Welt-Bild) коју пројектујемо и која даје смисао ситуацији у којој се 
налазимо. Дакле, оно што Хајдегер назива Трансценденцијом управо 
су ова два аспекта нашег бића-у-свету, јер филозофирајући о бићи­
ма, ми се увек једновремено крећемо изван, односно трансцендира­
мо их, ка самом бићу, претпостављајући саму смисленост (смисао, 
Sinn) бића које лежи у основи тих самих бића са којима се усагла­
шавамо. Стога, иако Хајдегер проширује појам маште и изједнача­
ва је са тим онтолошким отварањем нашег бића-у-свету означеним 
као Трансценденција, овиме се и Кантов појам имагинације, у стро­
гом епистемолошко-репрезентативном смислу, утемељује у „једно 
хармонично уклапање спонтаности и рецептивности у спознаји”.48

45  М. Хајдегер, „Херменеутичка ситуација”, у: Поља, исто, 11.
46  М. Хајдегер, Битак и време, Службени гласник, Београд 2007, 59–60.
47  J. W. M. Krummel, „Representation and Poiesis: The imagination in the 

later Heidegger”, in: Philosophy Today, Vol. 51, No. 3, 2007, 261.
48  Аутор додаје и о каснијим делима: „У својим каснијим делима – за 

која бих рекао да такође превазилазе пуко спуштање осећаја бића на време као 



92

Да није само машта него и целокупно подручје оног уметнич­
ког обухваћено оним онтолошким, у највишем степену се и екс­
плицира у предавањима из 1935–1936. која Хајдегер објављује под 
називом Извор уметничког дела (Der Ursprung des Kunstwerkes), 
где већ у једној од првих реченица тврди да је извор нечега порекло 
његове суштине, те да стога и питање о пореклу уметничког дела 
пита о пореклу његове суштине.49 Нешто касније Хајдегер даје 
одговор и на питање о суштини саме уметности, која је за њега 
самопостављање у дело истине постојећег (бивствујућег – прим. 
В. Т.),50 док за извор уметничког дела опредељује уметност саму.51 
Одмах затим он упућује аутопитање – „шта је уметност?”, ин­
стант одговарајући: „уметност је збиља у уметничком делу”.52 
Даље у овом делу, Хајдегер изналази целисходније дефиниције 
појма уметности, те је одређује као „стваралачко очување истине 
у делу. Уметност је онда неко бивање и збивање истине”.53 Ме­
ђутим, Хајдегер овде додаје да та „Истина као светљење и скри­
вање постојећег (бивствујућег – прим. В. Т.) збива се уколико је 
спевана. Сва уметност је, као пуштање да се догоди долазак исти­
не постојећег (Исто) као таквог, у суштини песништво”.54 Недуго 
затим, Хајдегер песништво (поиесис) као суштину све уметности 
једини пут у овом делу доводи и у везу са кључним појмом Има­
гинације, истичући да и њему остаје нејасно колико су чврсте 
њихове везе:

Али песништво није лутајуће измишљање произвољног, нити 
лебдење пуког представљања и уобразиље у нестварном. Оно што 
песништво као расветљујући пројекат (пројекције – прим. В. Т.) 
развија на нескривености и набацује на нацрт лика, јесте отворено 
којем песништво допушта да се збива, и то тако што сад отворено 
тек усред постојећег (бивствујућег – прим. В. Т.) доводи ово до 
светљења и звучања. У суштинском погледу на суштину дела и 
његов однос према збивању истине постојећег (Исто), остаје нере­
шено да ли суштина песништва, а то значи истовремено и пројек­
та (Исто), може да се замисли на основу имагинације и снаге (моћи 
– прим. В. Т.) уобразиље.55

нашу онтолошки коначну смртност – Хајдегер тај почетни догађај бића назива, 
између осталог, Ereignis”, исто.

49  М. Хајдегер, Извор уметничког дела, Слово, Врбас 1996, 9.
50  Исто, 34.
51  Исто, 40.
52  Исто.
53  Исто, 81.
54  Исто, 82.
55  Исто, 82–83.



93

При самом крају дела, а пре поговора, Хајдегер долази до 
крајње дефиниције суштине уметности, понављајући да је то за 
њега „песништво, а суштина песништва је установљење истине. 
Установљење овде схватамо у троструком смислу као: даривање, 
као утемељење и као отпочињање.56 Уметност допушта истини 
да извире”.57 У самом поговору Хајдегер уметност у коначници 
повезује и са Истином и Лепотом: 

Истина је нескривеност постојећег као постојећег (бивствују­
ћег – прим. В. Т.). Истина је истина бића. Лепота се не јавља негде 
поред ове истине. Ако се истина поставља у дело, она се појављује. 
Појављивање је – као то биће истине у делу и као дело – лепота. 
Тако лепо припада самодешавању истине. Оно није само релативно 
према допадању и само као његов предмет. Лепо почива у форми, 
али само зато што се форма једном осветлила из бића као постојан­
ства (Seindheit) постојећег (Исто).58

Дакле, Хајдегер овде поставља питање да ли савремени појам 
продуктивне маште заиста може објаснити креативност, са хипо­
тезом да је за то у традицији метафизике коришћена концепту­
ална дуалистичка хилеоморфичка структура.59 Након оваквог 
тумачења Имагинације у многоцитираном делу, у његовом пре­
давању из 1938. године, Доба слике света (Die Zeit des Weltbildes), 
Хајдегер и историзује машту као станицу у „историји заборава 
бића”.60

Стога, може се рећи како Хајдегер није имао конзистентан 
однос према Имагинацији, као што је то нпр. случај са супстанци­
јалнијим појмовима као што је логос, те 1949. у оквиру предавања 
он наводи: „Говор је првотна димензија, унутар које је човекова 
бит уопће истом у стању да од/говара битку и његову наговору и 
да у том од/говарању припада битку. Ово првотно од/говарање, 
особито испуњено, јест мишљење.”61 

С друге стране, када је реч о појму видљивог код Хајдегера, 
Уна Поповић (1984–) сматра да је по овом мислиоцу скривеност та 
која је „била видљива на нивоу онтичке истине, па је стога и не­
скривеност била наглашена – по истом моделу по ком закључујемо 

56  Исто, 85.
57  Исто, 89.
58  Исто, 93.
59  Уп. J. W. M. Krummel „Representation and Poiesis... ”, 265.
60  Исто, 264. Аутор реферира на: (HW101/QCT 141/OBT 76).
61  M. Heidegger, „Okret”, у: Uvod u Heideggera, Centar za društvene djelat­

nosti omladine RK SOH, Zagreb 1972, 128. Предавање је у оквиру теме „Увид у 
оно што јест”.



94

да је свака сенка могућа тек уколико претходно имамо неко светло. 
Према Хајдегеру, пуни смисао скривености – онај који се тиче 
ускраћивања бивствовања самог – традиција није ни наслутила”.62 
Како су ови увиди из књиге Хајдегер о сликарству: Франц Марк, 
Винсент Ван Гог, Пол Сезан, Паул Кле (2021), ауторка додатно упу­
ћује да ставове овог филозофа у контексту сликарства треба разу­
мети тако да је централна тема сликарства бивствовање, јер управо 
оно „сликарство истински доводи до појављивања и видљивости”.63 
Насупрот нововековљу, по којем је виђење пука рецепција чулних 
опажаја без значења, код Хајдегера сликарство показује да је „сама 
видљивост већ смисаоно обремењена”, односно „да виђење уна­
пред носи тачно о-дређени смисао (свет), који се даље иманентно 
диференцира до појединих облика и објеката виђеног”,64 те „уме­
сто објеката, слика чини видљивим стања”.65 Сходно овоме, аутор­
ка читаоце упућује и на Зојболдово сведочанство у којем се тврди 
да је Хајдегер коментаришући Паула Клеа [Paul Klee] (1879–1940) 
рекао: „Уметност не репродукује видљиво, већ га чини видљивим”.66 
На тај начин је означено да појмови видљивог и невидљивог „пред­
стављају кључни оперативни контекст Хајдегеровог разумевања 
Клеа: оно видљиво, наиме, увек упућује на оно невидљиво”.67 По 
Уни Поповић традиционални репродуктивни појам видљивости 
се овим изврће, услед баналног разлога, јер је виђење бивствујућег 
могуће и без слике, а „ако слика нуди неку видљивост, а она то 
заиста чини, њена видљивост разликује се од оне већ доступне: 
слика очигледно дела у смакнућу од сензитивно видљивог, то јест, 
она до видљивости доводи оно иначе невидљиво”.68 У последњем 
пасусу самог закључка ове књиге, ауторка нас упућује, кроз Хај­
дегерово тумачење сликарства, да код овог мислиоца Имагинација 
и Видљиво(ст) ипак не кореспондирају на суштински начин:

Отуда ни уметничку слику не би требало разумети као ствар 
представљања, нити је везивати за имагинацију или друге моћи 
душе као њен извор. Напротив, уметничка слика, колико и песма, 
за Хајдегера је последица (повесне) нескривености бивствовања, а 

62  У. Поповић, Хајдегер о сликарству: Франц Марк, Винсент Ван Гог, Пол 
Сезан, Паул Кле, Естетичко друштво Србије, Београд 2021, 101.

63  Исто, 184.
64  Исто, 186.
65  Исто, 187.
66  Исто, 189. Ауторка у фусноти бр. 382 наводи из [прев. У. П.]: M. Heideg­

ger, „Notizen zu Klee/Notes to Klee”, фрагмент 35. Уп. S. H. Watson, Crescent Moon 
Over the Rational, 2009, 97.

67  Исто, 191.
68  Исто, 192. Индикативно је што ауторка овде користи појам доступног, 

који је нама суштински.



95

тиме и истине. Ступајући у однос са сликом, сусрећемо се са сведо­
чанством о непојмљивим и непредстављивим основама наше ствар­
ности; чињеница да слика и филозофија не деле заједнички меди­
јум (језика), а да ипак остварују дијалог, утолико од сликарства 
чини још занимљивију тему.69

Након исцрпног студирања ове теме код Хајдегера, да се за­
кључити како је он машту видео не само као когнитивну способност 
већ као механизам који је извор радиклне способности, активност 
кроз коју се дешава развој бића-у-свету на начин „пустити да буду”, 
као и ту-бивствујућег којем је тим путем омогућено самосхватање 
и схватање света унутар временског хоризонта. Дакле, иако машта 
није на суштински начин повезана са Видљивим, јер је само оно 
потпуно саобразно доступном – кроз уметничко, оба ова појма, 
и Имагинацију и Видљивост, било је неопходно сагледати код Хај­
дегера, како би се учинили доступним, односно осветлили – шум­
ски путеви мишљења оног уметничког, за оно што следи.

Мерло-Понти (1908–1961) у раљама видљивог и невидљивог

„Видљивост je клопка” – Мишел Фуко [Michel  
Foucault] (1930–1984) – Надзирати и кажњавати.70

Да је Морис Мерло-Понти [Maurice Merleau-Ponty] (1908–1961) 
више на Башларовом него на трагу Жана Пола Сартра [Jean-Paul 
Sartre] (1905–1980), када је одношење (не)видљивог према Имаги­
нацији и имагинарноме у питању, потврђују (и) његови ставови 
записани априла 1960. и постхумно објављени 1964. у чувеном му 
делу Видљиво и невидљиво (Le visible et l’invisible). Наиме, у погла­
вљу „Телепатија – Биће за другог – Тјелесност” овај француски фе­
номенолог, афирмишући (Портманов) став да органи, а самим тим 
и цело тело, треба да буду виђени и то као – перципирани од стра­
не субјекта чије је то тело – као видљиви за другог, наводи да је то 
омогућено искључиво чистином видљивости, која присуствује 
око сваког дела тела субјекта. Управо након ових уводних ставова 
Мерло-Понти конституише критику Сартра и афирмише Башла­
рове увиде истичући да заправо „ова видљивост, која у ствари није 
виђена, није сартровско имагинарно: присуство у одсутноме или 
присуство одсутнога. То је присуство неминовног, прикривеног 
или скривеног. Усп. Башлар, који каже да сваки смисао има своје 

69  Исто, 219.
70  М. Фуко, Надзирати и кажњавати. Настанак затвора, Издавачка књи­

жарница Зорана Стојановића, Сремски Карловци 1997, 195.



96

имагинарно”.71 Он затим закључује да „ова видљивост мога тијела 
(за мене – али и универзално и особито за другог) чини оно што 
се назива телепатијом.72

И када неколико месеци касније, у новембру (1960) пише о 
другом сету овде кључних појмова – имагинације и имагинарног, 
Мерло-Понти поново неизоставно упућује критику Сартру и при­
клања се Башлару. Он то сада чини у поглављу из чувеног помену­
тог дела које се управо зове „Имагинарно”, а након што нагласи 
како је код Сартра овај појам „негација негације, поредак у којем 
се ништење примењује на себе”, и као такво јесте „место самоне­
гације”. Наиме, након става: „Биће и имагинарно” за Сартра су 
„објекти”, „бивствујућа”, Мерло-Понти призива никог другог до 
самог Башлара и говори како су за њега они „елементи” и то упра­
во у Башларовом смислу, „тј. нису објекти, него поља, потчињено, 
неетичко биће, биће прије бића – и штавише укључују њихово само­
уписивање. Њиxов ’субјективни корелат’ је дио њих. Rotempfindung 
<осјет црвенога> јесте дио Rotempfundene <осјећајнога црвенога> 
– ово није подударност, него зјап које себе зна као таквог”.73

Да су и Хајдегер и Мело-Понти, када је реч о овој теми, више 
него утицали један на другог сведочи нам Драган Проле (1972–) 
у књизи Појаве одсутног. Прилози савременој естетици (2016). 
По његовим увидима, Мерло-Понтијеве сугестије да је „и филозо­
фији и књижевности неопходан искорак из видљивог” антиципи­
рале су „позне Хајдегерове напомене изнесене на семинару у Зе­
рингену 1973, да феноменологија представља један пут који даје 
да се покаже оно куда упућује, постајући тиме феноменологија 
непојавног”.74 С друге стране, Мерло-Понти се, иако „уочава да 
Хајдегерови мисаони путеви нису једнозначни”, већ једним делом 
партиципирају у традицији, а другим „закорачују у нове хоризон­
те мишљења”,75 по Проловом суду ипак мисаоно супротставља 
немачком филозофу када су у питању „датости уметничког дела”, 
јер се „не разматрају као израз хармонизованог односа са бивство­

71  М. Мерло-Понти, Видљиво и невидљиво, Академска књига, Нови Сад 
2012, 253.

72  Исто.
73  Исто, 275. Овде преводилац Кристина Бојановић чини грешку јер је 

требало написати: „...зјап који...”. Након овог, следи поглавље „Природа” у коме 
Мерло-Понти, између осталог, каже на 276 страни: „Вршити психоанализу 
Природе: она је месо, мајка. Философија меса је услов без којег психоанализа 
остаје антропологија”. Врло је занимљив и став са 284 стране: „Обрађена мате­
рија-човјек = хијазма.”

74  Д. Проле, Појаве одсутног. Прилози савременој естетици, Издавачка 
књижарница Зорана Стојановића, Сремски Карловци 2016, 75. Аутор се овде пози­
ва на: Martin Heidegger, Vier Seminare, V. Klostermann, Frankfurt am/M. 1977, 137.

75  Исто, 77. 



97

вањем”.76 Наиме, овај аутор сматра да оне „немају везе са онтоло­
шком емфазом смисла”, а нису ни „медиј за обелодањивање истине”, 
јер уметничко дело не може бити „појмљено као стављање-у-дело-
-истине-бивствовања, пошто се наше искуство бивствовања више 
не доводи у везу са односом у којем је на делу хармоничан склад 
између израза и израженог”.77 Проле закључује да је насупрот 
овоме Мерло-Понтијев став „да уметност не може бити пуко уна­
пређивање виђења које ће настојати да усаврши и да максимално 
прошири хоризонт видљивих бића”.78 Тако објашњава Мерло-Пон­
тијеву позицију сировог бивствовања, по којој животни елемент 
сачињава оно „што измиче свакидашњем обухвату”, те се тако 
„услов уметничког хода ка оригиналном искуству не поистовећује 
нити са допуном нити са унапређивањем него са, за феноменоло­
гију карактеристичним ’експресним прекидом са светом свакида­
шњег искуства’”.79

С друге стране, када се проучава сам Мерло-Понти, постаје 
јасно да је њему већ у капиталном делу из 1945. године, Феноме­
нологија перцепције (Phénoménologie de la perception), било потпуно 
јасно да „видљиви свијет и додирљиви свијет нису свијет у потпу­
ности”, јер, закључује он: 

Кад гледам неки предмет, увијек осјећам да има још битка 
преко оног што га у овом часу видим, не само видљивог битка него 
и битка додирљивог или схватљивог слухом – и не само осјетилног 
битка него и дубине објекта коју неће исцрпсти никакав претходан 
сензорни узорак.80

Самим тим он закључује да је визија (видна перцепција) увек 
ограничена, те да „око моје визије увијек има један хоризонт неви­
ђених и чак невидљивих ствари”.81

Међутим, да је ипак 1960. била пресудна година када су у 
питању Мерло-Понтијеви увиди о појму Видљивог, али и Имаги­
нације, сведочи и есеј који је писао тог лета (јул–август) у Толонеу 
– Око и дух (L’oeil et l’esprit). Он овде наставља о виђењу, за које је 
јасно да се ослања на покрет и да је немогуће без покрета управо 

76  Исто, 80. 
77  Исто.
78  Исто, 81. 
79  Исто. Проле цитира: Alphonse de Waelhens, Une philosophie de 

l’ambiguïté. L’existentialisme de Maurice Merleau-Ponty, Publications universitaires 
de Louvain, Louvain 1951, 374.

80  M. Merleau-Ponty, Fenomenologija percepcije, „Veselin Masleša”, Svjetlost, 
Sarajevo 1990, 256.

81  Исто, 257.



98

очију јер „видимо само оно што гледамо” и „сва поља померања 
у начелу се дешавају једном углу мог пејзажа, и преносе се на 
моју мапу видљивог”.82 Следствено овоме, Мерло-Понти долази до 
увида да „видљиви свет и свет мојих планираних покрета укупни 
су делови истог Бића”.83 Француски феноменолог у овоме види и 
енигму, јер његово тело једновремено може и да опажа и да буде 
опажено: „оно себе види док гледа, оно се додирује док додирује, 
оно је видљиво и осетљиво самом себи. Видљиво и покретно, моје 
тело припада стварима, оно је једна од њих, оно је укључено у тка­
ње света и његова кохезија је кохезија ствари”.84 На тај начин, по 
Мерло-Понтију, када искре варнице између субјекта и објекта 
осећајности догађа се нека врста укрштања у присуству људског 
тела „између видећег и видљивог, између оног који додирује и до­
дира, између једног и другог ока, између руке и руке”.85 Следећи 
став Пола Сезана [Paul Cézanne] (1839–1906), о коме посебно пише 
један други есеј, како је „природа унутра”, Мерло-Понти долази 
до увида да сликарево виђење треба да се „одиграва у стварима, 
или пак да се манифестна видљивост ствари у телу удвостручи 
тајном видљивошћу”.86 Стога не треба да чуди када он овде има 
проблем да детектује место, оно где слике коју посматра, јер се 
она и не фиксира за своје место него му „поглед лута по слици као 
по круговима Бића. Пре ће бити да видим према њој или са њом, 
него што видим њу”.87 Управо овде Мерло-Понти долази до мо­
мента када на недвосмислен начин доводи у везу кључне појмове 
Видљивог и Имагинације:

Реч призор стекла је лош глас зато што се слепо веровало да 
је цртеж прецртавање, копија, секундарна ствар, а ментална пред­
става би била цртеж те врсте у нашој приватној колекцији. Али 
ако он заиста није ништа слично, цртеж и слика не припадају соп­
ству ништа више него он. Они су унутрашњост спољашњости и 
спољашњост унутрашњости, што омогућава двострукост осећања, 
и без чега се не би разумело квазиприсуство и иминентна видљи­
вост који представљају цео проблем имагинарног. Слика и мимика 
глумца нису додаци које позајмљујем од стварног света да бих се 
путем њих позивао на прозаичне ствари у њиховом одсуству.88

82  М. Мерло-Понти, „Око и Дух”, у: Сезанова сумња: „Око и Дух” и други 
огледи о уметности, Службени гласник, Београд 2016, 157.

83  Исто.
84  Исто, 158.
85  Исто, 159.
86  Исто, 160.
87  Исто.
88  Исто.



99

Када је реч о појму Имагинарног, он додаје да је оно

много ближе и много даље од актуелног: много ближе пошто је дија­
грам његовог живота у мом телу, његово ткиво и његово тело извр­
нуто наопачке, први пут изложено погледима, и у том смислу, како 
то енергично каже Ђакомети: „Оно што ме интересује у свим врстама 
сликарства, то је сличност, односно оно што је за мене сличност: 
оно што ми омогућава да помало откријем спољашњи свет.” И много 
даље, пошто је слика аналогна само по телу, које духу не нуди при­
лику да поново промисли конститутивне односе ствари, већ да би 
се с њима сјединио, погледу даје трагове виђења изнутра, а виђењу 
даје оно што га изнутра облаже, имагинарну текстуру реалности.89

Дакле, јасно је да је за Мерло-Понтија Имагинарно и много 
ближе и много даље од актуелног и да он ово увиђа управо из кон­
текста виђења у сликарству, јер оно за њега „буди, подиже на нај­
виши степен делиријум који је само виђење, пошто видети значи 
држати на дистанци, и пошто сликарство шири то бизарно посе­
довање на све аспекте Бића, који морају да се на неки начин учи­
не видљивим да би ушли у сликарство”.90 На овом месту он тако 
потврђује и раније изнете Хајдегерове увиде о односу сликарства 
и видљивог, јер оно за Мерло-Понтија такође „даје видљиву егзи­
стенцију ономе што профано виђење сматра невидљивим”.91 Неизо­
ставно, француски феноменолог пореди и фигуру песника, успо­
стављену након видовитог Писма Артура Рембоа [Arthur Rimbaud] 
(1854–1891) са фигуром сликара, те тако, ако је улога првог да „по 
диктату пише оно што мисли, што се у њему артикулише, улога 
сликара је да оцрта и пројектује оно што се у њему види”, ипак „сли­
кар живи у фасцинацији” и тако је за Мерло-Понтија виђење сликара 
заправо једно феноменолошки устројено непрестано рађање.92

У овом тексту је такође индикативно што његов аутор из пер­
спективе сликара који себе сликају призива идеју апсолутног виђе­
ња „ван којег ништа не остаје, и које се затвара над њима”, те не 
чуди што сликарство све људске категорије попут видљивог и не­
видљивог, имагинарног и реалног, есенције и егзистенције сједи­
њује „развијајући свој онирички универзум телесних есенција и 
делотворних сличности немих значења”.93 Тако за Мерло-Понтија 
тело постаје прирођени простор за душу, као „матрица сваког другог 
постојећег простора”, те на тај начин и виђење постаје двоструко: 

89  Исто, 160–161.
90  Исто, 162.
91  Исто.
92  Исто, 164.
93  Исто, 166.



100

Постоји виђење о којем размишљам, и о којем не могу да мислим 
друкчије него као о мисли, надзору духа, суду, читању знакова. А 
постоји и виђење које се одиграва, цењено или установљено, по­
тискивано у сопственом телу, о којем се може створити идеја само 
упражњавајући га и које, између простора и мисли, уводи ауто­
номни поредак споја душе и тела. Енигма виђења није елимини­
сана, она је од „мисли да гледамо” пребачена у виђење на делу.94

При самом крају текста он сматра да је сада унеколико јасније 
шта „све у себи носи та мала реч: видети. Виђење није начин мишље­
ња или присуства у себи: оно је средство које ми је дато да будем 
одсутан од себе, да изнутра присуствујем цепању Бића и тек се после 
тога затварам у себе”,95 оно је дакле „сусрет, као на раскрсници, свих 
видова Бића”.96 У крајњем, о овом појму Мерло-Понти закључује: 

Ово померање онога што јесте на оно што се види и показује, 
онога што се види и показује на оно што јесте, то је само виђење. 
И да би се дала онтолошка форма сликарства, скоро да уопште не 
треба мењати сликареву изјаву, јер је Кле у тридесет седмој години 
написао ове речи, које су исписане и на његовом гробу: „Неухва­
тљив сам у иманентности...”97

Имајући у виду све што је до сада рекао, као и идеју о апсо­
лутном виђењу која ламентирајући на концу испоставља једно „жа­
љење што нисмо све”,98 може се закључити да је Мерло-Понти, 
више него било ко други, настављач Башларове феноменолошко-
-методоонтолошке перспективе погледа на проблем(е) Видљиво­
сти у Имагинацији, по којој нам је све видљиво, а доступност тога 
виђења зависи само од тога из којег ћемо хоризонта посматрати 
однос(е) ових појмова.

Дерида (1930–2004) о истини (маште) у видљивој уметности

„Не може се ни замислити, господо, докле 
људи узносе лудило у ватри своје имагина­

ције” – Дикло (la Duclos) – Истина у сли­
карству (1978).99

94  Исто, 175.
95  Исто, 187.
96  Исто, 190.
97  Исто.
98  Исто, 192.
99  J. Derrida, The Truth in Painting, The University of Chicago Press, Chica­

go 1987, 203. Дерида наводи дело „Пет прича”, али није сасвим јасно о којем се 
Диклоу ради.



101

На то да свакако и Жак Дерида [Jacques Derrida] (1930–2004) 
има да положи рачун о ономе што је преузео од својих претходни­
ка више него индикативно упућује поднаслов књиге Феномено­
лошки пут у деконструкцију Уга Влаисављевића (1957–), којим се 
поставља питање шта Дерида дугује Мерло-Понтију? Влаисавље­
вић овде, обремењен Мерло-Понтијевом мишљу, долази до увида 
да „невидљиво јесте сама дубина из које се помаља све видљиво, 
отвореност његове димензије, али оно није сабијено негдје у дну 
као мрачна зона него је неразлучиво уткано у видљиво и чини 
његову рељефност”.100 Осим тога, иако је и овом аутору потпуно 
јасно да на пољу трагања за изворима оног уметничког „Мерло- 
-Понтијев пут се укршта са Хајдегеровим”,101 он ипак читаоце, и 
то на самом крају књиге, превасходно упућује на то да је управо 
Мерло-Понти већ био утврдио оно што је касније Дерида и потвр­
дио – „да не постоји такво нешто као перцепција, тј. онаква пове­
заност са стварима од које је полазила феноменологија као фило­
зофија перцепције par excellence”.102 Дакле, већ из ових ставова 
постаје јасно да је по питању појма Видљивог Дерида близак Хај­
дегеру и Мерло-Понтију, поготово када се томе придода и његова 
чувена опозиција писања и говора, означена као pharmacon, по 
којој људи заслепљени видљивошћу писања остају слепи за то да 
уоче превласт говора.103 Стога не треба да зачуди што он и своје 
кључне увиде о Имагинацији исказује у делу Истина у сликарству 
(La Vérité en peinture), објављеном 1978. године. Слично ономе што 
Хајдегер ради у својим текстовима, Дерида овде у поглављу „Па­
рергон” говори о Кантовим тумачењима маште као уобразиље 
(Einbildungskraft), наводећи да она свакако јесте битан извор од­
носа према лепоти.104 Нешто касније, у другом одељку наведеног 
поглавља – „Оно ’без’ чистог реза” – Дерида је, и даље на Канто­
вом трагу, потпуно децидиран у томе да је за продукцију идеје 
лепоте одговорно „слагање између маште и разума”.105 Он истиче 
да Кант у четвртом моменту (суда укуса) „Аналитике лепог” у 
Општој напомени (о уобразиљи) прави разлику између продуктив­
не и репродуктивне маште, те наводи да „нема искуства лијепог ’без 
слободне игре маште’. Овдје се машта не мисли најприје и једино 

100  У. Влаисављевић, Феноменолошки пут у деконструкцију: шта Дерида 
дугује Мерло-Понтију, Mediteran Publishing, Нови Сад 2011, 251.

101  Исто, 257.
102  Исто, 258.
103  Уп. L. Niall, A Derrida dictionary, Blackwell Publishing Ltd, Oxford 2004, 

119. 
104  Ж. Дерида, Истина у сликарству, Јасен, Никшић 2001, 53, 76. и цити­

рано са 78.
105  Исто, 107.



102

као моћ бића које се назива човјек, него почев од оног без чистог 
реза (неодређене љепоте)”.106 Дакле, иако разум својим појмовним 
одређењима, попут одређења сврхе, „ограничава слободну игру 
маште”,107 која „је моћ презентовања (Darstellung)”,108 како је не­
упитно да човекова лепота „припада једино човеку”,109 тако и ин­
ституција уобразиље (Имагинације) „своје каноне позајмљује од 
искуства”.110 Стога и када је реч о „Аналитици узвишеног” Дерида 
упућује на то да уобразиља, једновремено жртвујући и крадући 
властиту слободу, врши насиље над самом собом, али управо тиме 
„добија на ономе што губи”.111 Наиме, по њему обе операције дво­
величинске уобразиље, која уједно и ограничава и ослобађа од гра­
нице, садрже хватање – прва је захватање (aprehensio, Auffassung), 
које „може ићи без тешкоће до у бесконачност”, док је друга опе­
рација – обухватање (comprehensio, Zusammenffassung), која се не 
може до краја следити, јер „оно је коначно, подвргнуто је intuitis-у 
derivativus-у и чулном”.112 Имајући ово у виду, Дерида на Канто­
вом трагу закључује да „не постоји ништа што се у уобразиљи не 
би могло проширити на димензију света”, зато што

како у нашој уобразиљи постоји једна димензија према бесконачном 
прогресу, у нашем разуму једна претензија према апсолутном тота­
литету, као према реалној идеји, неизмјерност (Unangemessenheit) 
наше моћи феноменалног процјењивања величина, њене инадеква­
ције према бесконачној идеји, буди у нама осећање неке нечулне 
моћи. То буђење је у правом смислу узвишено и оно нас наводи да 
кажемо: „Узвишено јесте оно у поређењу са чим све остало [све 
друго (alles andere),] јесте мало.”113

Имајући у виду Хајдегера и његове тадашње чувене дебате 
са Мејером Шапиром [Meyer Schapiro] (1904–1996) о Ван Гоговим 
[Vincent Willem van Gogh] (1853–1890) Ципелама, Дерида би му ипак 
признао оно што би и Мерло-Понтију – да се коначна истина 
Имагинације (пројекције или чак халуцинације, како он наводи) 
заиста може Видети, јер у сликарству доиста постоји „присуство 
истине на слици као aletheia”.114

106  Исто, 108.
107  Исто, 110.
108  Исто, 117.
109  Исто, 110.
110  Исто, 119.
111  Исто, 139.
112  Исто, 149.
113  Исто, 146. „Процјењивање темељне мјере (Grundmass) мора се, дакле, 

састојати у једној моћи непосредног и интуитивног захвата (Fassen): показива­
ње појмова броја путем уобразиље”, 147.

114  Исто, 378.



103

Закључак – као што је слика на увид души, душа је Богу

„У својим Недрима носиш своје Небо и Земљу,  
и све што посматраш мада изгледа Ван, то је  

Унутар, у твојој Имагинацији.” – Вилијам Блејк.

„Ако Господ ствара увек певајући,
Човек знаде само сневајући.”

На концу, било како било са свим наведеним ауторима и њи­
ховим тумачењима кључних појмова (Не)Видљиво(сти) и Имаги­
нације, ипак се може рећи да филозофско-имагинативни новум, 
(прет)постављен у виду ауторове, савременим мислиоцима обре­
мењене, феноменолошко-методоонтолошке тезе, јесте да имаги­
нацију треба доживљавати као свемогућу – (н)И тамо и овде и 
поље имагинарног као бесконачно и неограничено. С друге стране, 
узимајући у обзир и домен видљивог и имајући у виду новоуспоста­
вљену категорију доступности, не увек-свуда (и) потпуно, која се 
може увидети на многим местима, поготово код Башлара, Хајде­
гера и Мерло-Понтија, дâ се закључити и да је овај новум колико-
-толико, али свакако донекле, показан. Метафизичке жеље и Има­
гинативних простора за развијање овог истраживања у различи­
тим мисаоним правцима и филозофским смеровима има прегршт, 
а аутор се нада да ће бити и Видљивог времена да се оно прошири 
на опсег можда и целокупне монографије.

Сходно свему до сада из-реченом, за сам крај, згодно је напра­
вити аналогију која је претпостављена у самом наслову овог закључ­
ка и има за циљ да додатно подупре ауторову тезу. Наиме, ако је 
следити из шесте главе Сирахове старозаветне књиге сачињену 
латинску максиму anima usque ad conspectum Dei, по којој је људ­
ска душа увек-свуда Видљива (презентна) Богу, онда је јасно и бе­
лодано зашто људску Имагинацију треба Видети као малог бога 
човекове душе, јер иако, због савршене несавршености човека, њоме 
ипак не Видимо све на начин увек-свуда, она је једина та која нам 
призива слике на видело!

Мојим најдражим уметницима слика –
Марку Шагалу за тамо, а
Бори(воју) и Ј. ИФ за овде.

Мср Вук П. Трнавац
Универзитет у Београду
Филозофски факултет
Докторске студије
vuktrnavac@gmail.com



104

С В Е Д О Ч А Н С Т В А

ЈОВАН ДЕЛИЋ

„ЖАЛАЦ ЉУБАВИ И ЖАЛАЦ СМРТИ”

О пјесничкој књизи Жалац  
Верољуба Вукашиновића

Од свих градова на црногорском приморју Херцег Нови и 
Будва се издвајају својом склоношћу ка поезији и наклоношћу 
према пјесницима и писцима. Херцег Нови посебно:

Овдје је манастир Савина, који нас већ својим именом везу­
је с почецима наше књижевности и књижевног памћења. У Топли 
је школу учио Раде Томов, синовац владике Петра Првога, који ће 
о овом граду испјевати своје прелијепе стихове. Овдје су имали 
своје куће Иво Андрић, Михаило Лалић и Стеван Раичковић. Овдје 
је редовно љетовао Рајко Петров Ного. У овом граду су исписане 
златне странице српске књижевности. Иво Андрић је написао 
„Тренутак у Топлој”, остваривши портрет умјетника у дјечаштву 
– Његошев портрет. Стеван Раичковић је испјевао лијепе пјесме 
и стихове о овом граду, о топонимима његове околине, о овом 
мору. Зато овдје увијек долазим с књижевним узбуђењем и изла­
зим у двориште Андрићеве куће или на Трг пјесника с осјећањем 
свечаности тренутка и одговорности пред књижевношћу. Зато с 
радошћу подржавам идеју вашега суграђанина, др Вукашина Вула 
Михаиловића, да овај град добије низ споменика – бисти – пјесни­
ка, и да се почне са Стеваном Раичковићем и Рајком Ногом, како 
би и Херцег Нови постао град пјесника, као Требиње, и имао своју 
галерију пјесничких биста, као Калемегдан. А већ постоје урађе­
не бисте и Стевана Раичковића и Рајка Нога. Радовао бих се ако 
бисмо ту идеју једног великог љекара, Косовца и Новљанина, др 
Вукашина Вула Михаиловића, подржали. Једног дана ће се она 
сигурно остварити, па боље да то започнемо ми. 



105

Иако сам у дубокој жалости, и веома разочаран много чиме 
што се деценијама ради у мојој Пиви и „Пјесничкој ријечи на из­
вору Пиве”, дошао сам у Нови с великом радошћу да говорим о 
новој пјесничкој књизи Верољуба Вукашиновића Жалац (Српска 
књижевна задруга, Београд 2024) на позив госпође Јасне Маслан: 
један сам од ријетких, или малобројних, који су у прилици да пра­
те раст и развој овога човјека од његових књижевних почетака, 
па, ево, до његове пуне зрелости. Десет година је млађи од мене; 
био сам му на пријемном испиту када се уписивао на Филозофски 
факултет у Новом Саду; био сам тада асистент. Деценијама се већ 
дружимо, међусобно поштујемо, пријатељујемо, сарађујемо. Веро­
љуб Вукашиновић је израстао у значајнога пјесника, чије многе 
пјесме волим; у значајну фигуру књижевног живота; он је пресуд­
но утицао да Трстеник и његова Библиотека постану престоница 
„Савремене српске прозе данас”. 

Верољуб Вукашиновић живи у близини Манасије и Љубости­
ње, његује високо поштовање за српске старе несрећне пјесники­
ње: царицу Милицу, Јефимију и за Лазареву и Миличину ћерку, 
једно вријеме моју Пивљанку, Јелену Балшић, а нарочито за Сте­
фана Лазаревића – Високог Стевана српске књижевности и култу­
ре. Трстеник је Миличин град. По социјалном статусу и поријеклу, 
Верољуб Вукашиновић је српски сељак, а по својој духовности, 
књижевном образовању и идентитету – аристократа, Миличин, 
Јефимијин и Стефанов витез; по љубави према мојој Пиви – мој 
млађи брат. 

Битно својство Верољуба Вукашиновића, као личности и као 
пјесника, јесте безазленост. У нашем народу се каже за некога ко 
је безазлен – да ни мрава згазио не би. Верољуб Вукашиновић је 
једном згазио једног мрава – и то је исповиједио. Тако је настала, 
вјероватно, његова најкраћа пјесма од свега три стиха – „Исповест”:

Згазих мрава
не знајући да дом мој
у срцу његовом је. 

У овој бајколикој слици, стилизованој сажето, готово као 
јапански хаику, сав је Верољуб Вукашиновић: згазити мрава, чак 
и у незнању, исто је што и разорити сопствени дом. 

Није лако таквом човјеку, пјеснику поготову, у једном суро­
вом свијету, у којем се и Бог и гријех свјесно склањају у страну. 
Вукашиновић нас враћа елементарном људском и добром. 

Како ли је тек таквом човјеку и пјеснику суочити се с масов­
ним губилиштима, стратиштима – са геноцидом. Пјесма „Дола” 



106

настала је послије посјете мојој Пиви и мјесту гдје је за два сата 
7. јуна 1943. године стријељано петсто двадесет и двоје људи, од 
чега сто дванаесторо дјеце. Жена Малише Ђикановића се на стра­
тишту породила: убијени су, наравно, и она, и новорођенче, коме 
се ни пол не зна, и Малиша, и њихова старија ћерка. Свој доживљај, 
своју потресеност, Вукашиновић је сажео у три катрена: 

Откако сам посетио Дôла
(стратиште страшно Срба у Пиви),
мене је тамо остало пола
а друга пола још увек живи.

Предео тај је пун неке језе.
Дробну тишину дрвеће точи.
Коса девојке у лишћу брезе,
у цветовима дечије очи.

Ко једном крочи, па чак и зао,
на такво место, а свуд их има,
схватиће да је и он ту пао,
иако није међ’ стрељанима. 

На таквом страдалном мјесту и зао човјек – безазлено вјерује 
Вукашиновић – мора осјетити ужас страдања као да је и сам тамо 
пао. Свијет би био неупоредиво бољи када би човјек био толико 
осјетљив и племенит, како то почесто вјерује Вукашиновић. Бо­
јати се да се вара, пројектујући своју племенитост и безазленост 
на човјека уопште. Иначе не би било ни Дола, ни Вукашиновиће­
ве пјесме, нити би се Дола понављала ни умножавала. 

И у пјесми „Дола” проговара природа о људском страдању, 
нарочито у другој строфи: предио је „пун неке језе”; дрвеће точи 
„дробну тишину”; „коса девојке” се уплела у лишће брезе, а из 
цвјетова гледају „дечије очи”. Вукашиновићева поезија не говори 
само о лирском и пјесничком субјекту, већ кроз њу говори свијет; 
говоре поезија и култура, с једне, и природа, с друге стране. Мало 
је пјесника који су тако ујединили поезију и културу са природом 
у 21. вијеку. Има их, али их је мало. 

Вукашиновић је школован пјесник, али се тиме не размеће и 
не оптерећује тиме своју поезију. Можда такав постоји, али ја не 
знам да је он с неким пјесником у свађи; знам да је са многима, 
мртвима и живима, био и остао пријатељ; да воли пјеснике, пого­
тову ако су, по његовој оцјени, значајни; ако су дио његовог духов­
ног свијета, његове културе, његовога стана, личне његове библио­



107

теке, његове душе, његове пјесме. Колико је само имена, колико 
пјесничких гробова и смрти стало у његову пјесму „Прелазак пе­
сника”. Његова душа је „одаја пространа”, како је то за себе говорио 
Растко Петровић; одаја у коју стане много живота и живих, а не 
мање ни мртвих, нарочито предака и пјесника. А и пјесници су, ако 
ћемо право, такође преци, и то изабрани преци и рођаци; браћа, 
да себи допустимо мало патетике, у овом случају примјерене. 

Из Вукашиновићевих стихова „само светлуца са крчага глеђ 
/ што на студенцу разбијен оста” и „шуми од Стражилова, то ли­
сје жуто” с мирисом ране смрти, из поезије Бранка Радичевића; 
пролази се кроз вјекове, рецитује се пред Ђуром Јакшићем у ври­
јеме короне и води се разговор с Алексом Шантићем о вјечном, о 
пролазном у поезији; чује се шкрипа Драинчеве виолине и слути 
виткоћа вина, уз Тина; потврђује се да су пјесници чуђење у сви­
јету, како то рече Антун Бранко Шимић; чује се како у граду 
поезије – биће да је то Дучићево Требиње – платани рецитују Диса; 
буди се свијет успаван Раичковићевом „Каменом успаванком”; 
сврати се на Ногово кућиште; прати се Милован Данојлић до пи­
јаце у Љигу, и назад – до Ивановаца – како носи крушке и вјеша 
их концем о старо стабло за свога сина; диви се Тешићевој ружи... 
Али слути се и „из тмине појање” од Светог Саве, преко Јефимије 
и Високог Стевана све до Његоша, али и затајени, чаровити глас 
народне пјесме, лирске и епске. Кроз Вукашиновићеву поезију 
зрачи изабрана традиција – зрачи култура. 

Вукашиновићев сонет „Умиљење по Стевану” има у подтек­
сту – свима је јасно – најславнију Раичковићеву пјесму „Камена 
успаванка”, мада је пјесма „Нити” мени најдража. Пјесник је акти­
вирао и осавременио дивну стару ријеч – умиљеније. Та је пјесма 
дијалог с Раичковићем, великим пјесником сонета, и заслужује 
дужу поредбену анализу, за коју ми немамо времена. Јасно је, ме­
ђутим, да је Раичковићев сонет значењски другачије усмјерен од 
Вукашиновићевог: Раичковић успављује, а Вукашиновић буди 
успаване, мада је његова пјесма далеко од „буднице”. Вукашино­
вићева пјесма је и ритмички другачија, испјевана у деветерцима 
са цезуром послије петог слога. Ритам јој пресудно одређују на­
брајање и синтаксички паралелизам: иста синтаксичка фигура – 
заповједни начин и повратна замјеница – понавља се десет пута, 
при чему је глагол увијек четворосложна ријеч, једино се понавља 
глагол умилити се, што је у сагласности с насловом сонета. Сви 
глаголи су афирмативни, ослобађајући, животни; умилите се, 
осунчајте се, окупајте се, откључајте се, пробудите се, разне­
жите се, умилите се, исправите се, узрадујте се, узвисите се. 
Други је то сензибилитет, али је омаж Раичковићу несумњив. 



108

Други дио стиха је синтаксички још правилнији: чак се једанаест 
пута понавља атрибут, односно епитет у другом лицу множине. 
У преостала три стиха, и то прва три стиха првога катрена, пара­
лелне су прилошке одредбе: у злости, у сени, у светлости. Синтак­
сички паралелизам је изразито доминантан ритмички и конструк­
цијски принцип стиха. Вукашиновић, дакле, умиљава оне у злости, 
осунчава оне у сени, купа у светлости црним сјајем затамњене, 
откључава закључане, и својом сеном замењене, буди успаване и 
тешким сном скамењене, разнежује грубијане, умиљава немилосне 
и тугом убијене, исправља сатрвене, узрадује нерадосне, а у по­
енти, на крају сонета, узвисује љубљене. Најкраће – ослобађа и 
уздиже човјека. По томе је Вукашиновићева пјесма својеврстан 
одговор „Каменој успаванци”: док Раичковићева пјесма вуче у сан 
камени, Вукашиновићева буди, расањава, умива и откамењује, 
али је недвосмислен омаж Раичковићу. 

Пјесма „Круксе” је омаж Миловану Данојлићу, великом пре­
водиоцу, пјеснику, романописцу, есејисти и човјеку, зналцу свјетске 
и домаће књижевности топлог срца и љубитељу природе; пјесни­
ку поезије за дјецу, што у овој прилици не треба изгубити из вида. 
Наслов је ономатопеја дјечјег изговора – Данојлићев син је крушке 
изговарао као круксе, које су расле у његовом дворишту у Иванов­
цима, крај Данојлићеве куће. Звао је тако заправо плодове старе 
крушке, које је волио како то само дјеца знају. Пјесник је сина по­
дизао на рамена, а син је брао свјеже плодове са грана воћке. 

Пјесма је испјевана у слободном стиху и састоји се из три стро­
фоида: првог и трећег од по седам, док други има пет стихова. Ву­
кашиновић ријетко пјева у слободном стиху, а ову пјесму је испје­
вао утолико прије што је у њеној основи „прича” коју му је испричао 
пјесник Милован Данојлић. Наиме, први строфоид – осим првога 
стиха – и цио други испјевани су „туђим гласом”: они су прича 
Миће Данојлића о његовом сину и крушкама које су рађале на 
старом стаблу. Прошле године стара крушка изневјери, а син хоће 
свјеже убраних крушака. 

У другом је испричана Данојлићева досјетка: пјесник, који 
је у лијепој зрелости добио синове, оде у Љиг на пијацу – а мало 
је ко тако волио и тако опјевао пијацу као Данојлић – купи најбо­
љих крушака, па их концем завеже за гране старог стабла. Син је 
могао поново да дохвати крушке с очевога рамена и да ужива. 
Чудо је очева љубав. 

Трећи строфоид је испјеван гласом пјесничког субјекта; запра­
во је његов коментар Данојлићеве „приче” и поступка, с алузијом 
на неке Данојлићеве пјесничке слике. Такав однос према сину и 
крушкама могао је имати само осјетљив пјесник који је волио и 



109

познавао сваку воћку, сваку биљчицу у својој башти, и који у својим 
стиховима памти како мука гони сељака, а сељак гони овцу да је 
на некој пијаци прода. Вукашиновић мајсторски поентира пјесму 
сликом да се све то збива тамо „где је свака крштена душа крај 
кривог плота / кончићем везана / за дрво живота”. Кончић одјед­
ном постаје јак пјеснички симбол који везује душу за дрво живо­
та, па се пјесма о дјетету и крушки поентом преображава у пјесму 
о концу, души и дрвету живота. Зар то није сјајан обрт? 

Можда бисмо ту слику са дуплом експозицијом и заборавили 
да није друге Вукашиновићеве пјесме, у којој ова слика болно одје­
кује – да није пјесме „Дуд”, такође пјесме о оцу и сину. Дуд је растао 
на међи њиве у завичајном Ланишту и Вукашиновић га је опјевао 
такође слободним стихом, у четири катрена, од којих три наводимо: 

На међи њиве растао је један дуд,
лиснатих грана хладовит и горд,
под њим смо седели отац и ја
у паузама тешког разоравања земље.

Недавно, мутном жељом ношен,
обиђох Ланиште и затекох честар,
и на оном месту, разгрнувши шипраг,
угледах дуд потпуно искошен,

лежао је тако, с гранама на земљи,
прекривен маховином, сав исцрвоточен,
још био је жив и шуморио је.
Загрлих дебло и заплаках – оче!

Отац је, очевидно, умро; дуд се, исцрвоточен, искосио и још 
шумори. Лирски субјект – син – више није мали ни млад, али грли 
умируће стабло, плачући и идентификујући га с оцем. У стаблу 
је негдје још жив прамен очеве душе. Болна пјесма о стаблу, оцу 
и сину; о љубави и умирању, такве су Вукашиновићеве пјесме – о 
љубави и смрти. А овај стари, искошени, исцрвоточени дуд призи­
ва један прелијеп, већ давнашњи, али непролазан, соноран Вука­
шиновићев стих, сав од алитерација и асонанци:

Давно ми доба дуби дуб. 

Вукашиновићева слика умирућег дуда асоцира на једну Да­
нојлићеву незаборавну слику умируће шљиве: већ је пала, али је 
још неким соковима везана са коријеном и, умирући, цвјета. 



110

Вукашиновић је, дакле, и пјесник природе: дуда и дуба, крушке 
и пчеле, свитаца и брда, руже и крављег ока, али и око свијета 
природе увија се тема љубави и смрти.

Природно је онда што је баш Верољуб Вукашиновић написао 
пјесму о пјесничким смртима; испјевао ју је у римованим „епским” 
десетерцима, а основни поступак је именовање и набрајање. На­
иђу чудна доба кад пјесници одлазе јатимице: Машо Гавриловић, 
Јанко Вујиновић, Милисав Милинковић, Бошко Руђинчанин, Ми­
љурко Вукадиновић, Милан Ненадић, Илеана Урсу, Владимир Ја­
гличић, Рајко Ного. Рајко, који је сабирао пјеснике око свога кући­
шта од зове у Пејовом и Пешовом долу, на Боријама, и сада нас са 
тога кућишта зове, и то свиралом од зове, која зна подземну исти­
ну о Цару Тројану и козјим ушима. Зар на том кућишту заједно 
не бјесмо? Верољуб Вукашиновић бијаше окруњен Петровданским 
калиновичким вијенцем. Одлазе пјесници, „сваког дана у све ве­
ћем броју, / једва птице све да их опоју”, а пјесник тек понекога. 

Ријетке су пјесме у којима је толико пјесничких некролога, 
толико пјесничких смрти, као у Вукашиновића у пјесми „Прела­
зак песника”. То је у природи његове поезије и поетике; у природи 
пјесничког „Жалца”:

Жалац печио,
боли и врти,
жалац љубави
и жалац смрти.

Жалац је програмска пјесма, испјевана у катренима са једном 
римом, а састављена од петосложних одсјечака. Тај стих је запра­
во прерушени симетрични, „лирски” десетерац, а катрен би могао 
бити дистих са јаком цезуром. Једно је извјесно: Вукашиновић 
пјева о љубави и смрти зависно од тога какав га жалац печи. Пче­
ла поезије је амбивалентна: пчела полудела, бесна смртоносна, 
али и пчела пјесникове душе и његовога тијела, чија је жаока „ко 
пољубац врела”. Та пчела има и „жалац љубави и жалац смрти”. 
Упркос искуству, жалац увијек наново „боли и врти”, као да га 
човјек није прије срео ни упознао. Нема искусних у љубави и смр­
ти – свако искуство је ново и боли на нов начин:

ал жалац пече –
шта ли је ово?

Ма колико био искусан и стар, човјек је неспреман за мајчи­
ну смрт, иако је та смрт наговијештена и старошћу и болешћу, па 
и више пута најављивана, као у пјесми „Мајка”:



111

Мати је годинама на постељи лежала,
и са смрћу је тајно у себи преговарала,
и од ње скривала се, у детињство бежала,
и са покојнима је често разговарала.

Али шта значи и колики бол носи мајчина смрт, син је осјетио 
тек пошто је умрла:

С мајкама нас веже пупчана речца јао,
ка том узвику бола с песмом сам често ходио,
а шта је уздах за мајком, то досад нисам знао,
све док се дан без ње није у мени родио.

Доиста, уз изненадни бол и уз узвике јао, јој, ’ој, потпуно не­
свјесно призивамо мајку, била она мртва или жива, и то не именом, 
већ сродством: „Јао, мени, мајко моја!” То је архетипска формула, 
која довољно казује о људској природи и о материнству. 

Ваља се и овдје присјетити двају већ давнашњих, а незаборав­
них стихова Матије Бећковића о искуству мајчине смрти: 

Ко је мајку у ледно чело пољубио,
тај је највећу студен осјетио.

Меланхолична утјеха долази од мајчинога имена, и од приро­
де, и од вјере. Мајка се звала Ружица и његовала је на тераси сво­
је омиљене, крупне белагоне. У имену је биће, судбина, природа 
именованог. Вјерујућем сину остаје нада да се мајка преселила „у 
небеску кућу са много балкона”, гдје мора да има утјешних њених 
белагона. Утјеха је велика и кад је помало инфантилна, рационално 
неутемељена, јер некоме ко је стасавао уз Љубостињу и Манасију 
не треба говорити о ограничењима рационалног и о моћи вјере и 
поезије. Ако већ говоримо о именима, не зове се случајно наш пје­
сник Верољуб.

Вукашиновић је хотимично анахроничан пјесник, чак пома­
ло романтичар у антиромантичарско доба. Он дубоко вјерује да 
поезија мора да буде емотивна; књижевност уопште. Његова по­
езија то најчешће јесте и увијек настоји да таква буде, а каква би то 
поезија била која пјева о љубави и смрти, о мајци, о дјетињству, ако 
је лишена емоција?

Вукашиновић с разлогом воли своју пјесму „Пастир у брди­
ма”, и воли да је говори. За мене је та пјесма право мало ремек-дјел­
це, са драгоцјеним, необичним и непредвидивим обртима, откро­
вењима и сазнањима; сва аутентична, идентитетска, истинита. 



112

Радујем се да је и ова пјесма испјевана у слободном стиху. У 
тој мање строгој мелодији пјесник је пронашао другога себе; поне­
кад – и најбољега себе. 

У овој пјесми се старачка, предсмртна мајчина болест и њено, 
наизглед бесмислено, питање упућено сину – питање које се рацио­
нално може разумјети као израз старачке деменције – преобраћа 
у синовљев пут до сазнања најбољег и најаутентичнијег бившег 
себе. Нека су благословена старачка, као и дјечја, „бесмислена” 
питања! Она могу довести до истинског откровења. Тај лук од 
деменције до најдубље истине о себи импресиван је и очаравајући. 
То, ипак, може само поезија.

Пред смрт, мајка пита сина гдје су му краве, видећи у човјеку 
дубоке зрелости свога бившег дјечака који чува говеда и враћају­
ћи га својим питањем деценије уназад – у вријеме раног дјечаштва. 
Пјеснички субјект посеже за „мјесечевом граматиком”: будући да 
се овакав садашњи не може препознати у бившем дјечаку, он тога 
јуношу ословљава трећим лицем – бивши дјечак је он. Тај посту­
пак је изврсно искористио Милован Данојлић у Балади о сирома­
штву. Цио тај лијеп лирски роман почива на напетости између 
садашњега Ја и бившега Он. Бивши дјечак и садашњи зрели човјек 
нијесу иста личност, већ их ваља означити двјема личним замјени­
цама – првим и трећим лицем једнине. 

Мајка је, дакле, својим питањем лирски преселила сина у 
дјечаштво и у њему се буде асоцијације на прошлост: он је чувао 
говеда и читао, а родитељи су

денули мирисне навиљке сена,
у лепо заобљене пластове сећања. 

Навиљци сијена се, метафором и пјесничком сликом, преобра­
жавају у „пластове сећања”. Сјећање се буди и активира неким 
изазовима, попут „дементног” мајчиног питања на самрти, па се 
у навиљцима сјећања успоставља вријеме дјечаштва. 

Пред читаоцем, захваљујући сјећању, израња мајка као ткаља 
и преља: она испреда пређу за потку и основу и уткива их својим 
мајсторством у ткиво. Ткиво значи исто што и текст, па су садашњи 
син и тадашња мајка на истом послу – мајстори ткања. 

Ткиво и плетиво су ушли у поетичке расправе још од Пене­
лопе и Хомера. Поменућемо и неке наше књижевне мајсторе и 
мислиоце који су се у новије вријеме бавили метафорама ткива и 
плетива „међу јавом и мед’ сном”: Лаза Костић, Иво Андрић, Мом­
чило Настасијевић, Данило Киш... ево и Верољуб Вукашиновић.



113

Мајчино клупко се размотало, а син би све дао да буде бар 
један дан пастир у брдима и да доживи залазак сунца, какав још 
само може извадити из навиљка сјећања:

Сад кад се њено одмотало клубе,
онај што негде краве је погубио
дао би све књиге из своје библиотеке
само да још један дан буде пастир у брдима
заваљен у траву са књигом у руци
безбрижно загледан у залазеће сунце
као у велико кравље око
које се гаси. 

Вукашиновићево поређење залазећег сунца са крављим оком, 
у поенти пјесме, изузетно је, барем за нас са пастирским искуством, 
мада призива у сјећање Хомерове богиње: Хера је била моћна и 
лијепа и зато што је била кравоока и волоока. 

Да би се у својој пуноћи доживио залазак сунца и да би се из­
држао сусрет с Хомеровом волооком богињом, треба прво сагле­
дати љепоту и пуноћу крављег ока. 

Вукашиновић је у овој пјесми пробудио књижевно сјећање 
и на Пенелопу, и на Херу, и на српско књижевно ткиво и плетиво.

Ето шта може да изазове мајчино предсмртно и „дементно” 
питање сину.

Вукашиновић се у овој пјесми потврдио као мајстор компоно­
вања, игре временом, асоцијативности, пјесничке слике и интер­
текстуалних дозивања. 

II

Тема напуштања и урушавања старе куће, и нестанак цијелог 
једног свијета старе сеоске културе са њом, прогони Вукашиновића 
из књиге у књигу. Старе куће су посрнуле, урушавају се и умиру:

Гледам – умиру старе куће,
распукли зидови, кровови.
Скљоканог плота труло пруће,
од сете брда и долови. 

Земља Србија, „иза луга”, остаје на старцима и на старицама, 
са злослутним црним птицама – чавкама и вранама. Земља је не­
узорана, незасијана, без мушке снаге, пуста:



114

Старице, старци, чавке, вране,
и то је Србија, иза луга.
и пусте њиве, неоране,
и та сељачка, тешка туга.

Пјеснички субјекат је не само уплашен „тим црним дахом ру­
шевина” већ се идентификује са развалинама и рушевинама – оне 
су дио њега и његовога свијета у саморазарању. Стара кућа је но­
силац значајног дијела идентитета пјесничког субјекта. Посрнућем 
старе куће доведен је у питање идентитет пјесничког субјекта, па 
не зна више ко је и гдје је. Стара кућа је метонимија старога сви­
јета и самих стараца, који су били установе и институције у своје 
вријеме:

Да нисам посут оним прахом
са Стражилова, из висина,
не знам куд бих са овим страхом,
тим црним дахом рушевина.

Јер гледам оно што још јесам,
кроз око оца, поглед сина,
а не знам више ко сам, где сам,
сав сам од кућних развалина. 

Вукашиновић је опјевао неколико стараца, који су метони­
мија те старе српске културе – културе у којој су старци били сво­
јеврсне установе: 

Срасли с шајкачом и седом брадом
старци тад беху збир установа,
корачајући споро за стадом
он ме је учио бројке и слова.

Комшија Драгољуб Ћирић учи дјечака словима и бројевима, 
и они исписују каменом кредом по каменој плочи „слова која ни­
када не бледе” и од којих је написана цијела каменотека, неупоре­
диво топлија од интернета:

Ту, где још тече Летица река
и свуд се шири кисело дрво,
још стоји наша каменотека,
у њој и моје слово је прво.



115

Сад после скоро шездесет лета
у руци држим матични знамен,
светлећу таблицу интернета,
ал топлији био је камен. 

Вукашиновић је опјевао нашега заједничког пријатеља, вина­
ра Ненада Михајловића, страсног читаоца, чије смо вино пили на 
књижевним сусретима.

Опјевао је и Светога Трифуна, заштитника вина и винара. 
Његовим посредством чокот, лоза и вино добијају космичке размје­
ре. Свети Трифун орезује виноград и у чокот веже сунце. Рођење 
нове лозе значи и ослобођење сунца. У зрно грозда скрива се и пје­
сма птице дрозда, па када се добије и попије вино, и човјек пропје­
ва дроздовом пјесмом. 

Најљепша Вукашиновићева похвала вину је оном из Велике 
Хоче, какво немају друге винарије – „оно је црна суза Метохије”. 
Ова генитивна метафора добија на значењу у актуелном историј­
ском тренутку, па се похвала вину преображава у црни плач над 
Метохијом, али и у повезаност покољења том црном сузом, која 
долази из дубине времена, али и из дубине историје и царског доба:

Виноводима из тајних дубина
у крв дотиче, са оца на сина.

Сазревало је за кондире царске,
а не за неке цистерне варварске. 

Залуд га пију којима не прија,
залуд отимљу којима не сија! 

Вукашиновићева пјесма „Вино из Велике Хоче” један је од 
љепших српских похвала вину, истовремено и родољубива, и осло­
њена на традицију средњовјековних плачева. Посрећила му се.

Уводна пјесма „Жалац” – понављамо – најављује књигу о љу­
бави и смрти. Тешко је писати добру љубавну поезију и мало је ве­
ликих љубавних пјесама – оних о љубави према жени. Мало их је 
и у овој књизи. Као да је цијела љубавна тематика сонета у пјесми 
синтаксички амбивалентног и недореченог наслова: „Кад љубав”.

Пјесма има шест катрена испјеваних у „лирском”, симетрич­
ном десетерцу (5+5). Прва три катрена пјевају на тему – кад љубав 
дође, а друга три – кад љубав прође. У томе је амбивалентност и 
недореченост наслова. Мада је лијепа, повремено хуморна, пјесма 



116

нема чар изненађења ни обрта, својствену најбољим Вукашино­
вићевим остварењима. Постављена је на принципу симетричног 
контраста. Кад љубав дође, заљубљени постају једно, цјелина, у 
милости природе и умјетности. А када прође, бивши љубавници се 
раздвајају, цјелина је располовљена и раздвојена, двоје људи пати, 
а љубав се јавља као „цвет којег нема а још мирише”. Наводимо 
трећи и шести катрен. Трећи је пун жара, надахнућа, зајелењеног 
заноса и зелене постеље:

Кад обузму те жар, надхнуће,
кад пробудиш се с њом у свануће, 
тад се у теби све зајелени,
и постеља се твоја зелени. 

Вукашиновић завршава пјесму сјетним хумором и благом 
иронијом, празнином, унутрашњим хладним сунцем и прокишња­
вањем:

Кад љубав прође, тад прошло све је,
хладно те сунце изнутра греје;
С празнином ходаш, с празнином спаваш,
у плафон гледаш – и прокишњаваш. 

Још је меланхоличнија и неутјешнија пјесма „Сто за двоје”, 
испјевана у седмерцима, распоређеним у четири катрена. Поста­
вљен је сто за двоје и на њему раскош за праву гозбу љубавника: 

Ту хлеб је, чаша вина,
мрве за гозбу чула,
сунчева тестенина
скупљена сред расула. 

Тако спреман и раскошан сто чека двоје љубавника, или супру­
жника, да му приђу из своје одсутности: 

чека да приђемо му
из одсутности наше. 

Меланхолични обрт најављују одсутност пара, на крају прве, 
и расуло, на крају треће строфе, али то не умањује тужну љепоту 
преокрета у завршном катрену – сто је већ заузет и за њим сједе 
„наше сени” (сва подвлачења су моја): 



117

Ми, из светлости бледе,
ситошћу преварени,
каснимо – јер већ седе
за столом наше сени. 

У том ипак неочекиваном преокрету је све. Из тога преокрета 
бљесне изненадна поента и сву привидну раскош прекрије ледена 
туга. 

Наивно је вјеровати да је љубав само слатка, а поготову да је 
безазлена. Говоримо о еротској љубави. Често је прати љубомора, 
али и превара, прељуба, која такође долази из љубави. Ерос има 
своју разорну страну и чест је извор свађа и језивих злочина. О 
гријеху да не говоримо. То знају полицајци, правници, љекари, пје­
сници, писци, уопште; то памти и историја. Вукашиновић је такав 
један гријех и тежак злочин опјевао као монолог Кнегиње Љуби­
це, жене Милоша Обреновића. 

Вукашиновићева пјесма „Трње Кнегиње Љубице” има за мото 
докуменат, реченицу саме Кнегиње, која звучи као вапај, као јаук, 
као исповијест: 

„Срце ми је пуно трња, Господару!” 

То је глас преварене жене грешнице, убице своје младе супар­
нице Петрије, Милошеве љубавнице. Кнегиња је лирска јунакиња 
и лирски субјект пјесме, њеним гласом испјеване у облику елиза­
бетанског сонета. Елизабетански сонет уз Кнегињу Љубицу и Кне­
за Милоша, великог љубавника колико и државника, уз злочин из 
љубоморе, доживљавам као господску, прикривану иронију, као 
фини ненаметљиви естетски квалитет Вукашиновићеве пјесме. 
Стих је српски „лирски” симетрични десетерац, близак енглеском 
петостопном јамбу.

Доминантно је друго лице једнине, што указује на елеменат 
драмског: кнегиња се директно обраћа Господару и мужу, испови­
једајући гријех убиства. Разлог убиства је Господарева брачна пре­
вара – прељуба. Убиство супарнице је, за Кнегињу, њена вјечна, 
неисцјељива „стара рана”. Женина перспектива и женски глас су 
озбиљан квалитет пјесме. Жена признаје убиство и гријех као ве­
лику несрећу, и то говори мужу и Господару, узрочнику злочина. 
Убиство супарнице не доноси спас, него отвара вјечну рану и води 
у гријех. Кнегињин монолог је драмски, „дијалошки” – директно 
обраћање моћном слушаоцу, грешнику и судији. Кроз цио сонет 
успостављена је драмска напетост. Кнегиња недвосмислено при­
знаје гријех и злочин, али то њено признање и оптужује. 



118

Кнегиња је убила бранећи своје, односно брачно, „гнездо” 
– брак, породицу, честитост и част – а гнездо је све честитој жени. 

Петријин гријех је, према Кнегињи, што је била „близу срца” 
Кнежева, и још већи што „у наше гнездо своје је свила”, а два гни­
језда, једно у другом, не могу бити.

Кнегиња је убила свјесно и с предумишљајем, знајући да ће 
због убиства – пред Божји суд: „ја јој пресудих, а Бог ће мени”. 

Али прије посљедњег, Божјег Страшног суда, стиже мука гри­
јеха, вјечна рана, трње у срцу. Трећи катрен говори о том непреста­
ном унутарњем паклу „у срцу”:

Има ли ишта теже и црње
него у срцу носити трње,
и газити пред вишњим Богом
боса по њему, дечијом ногом. 

Још страшније је оно што казује поента – мука из срца неће да 
оде; Кнегиња непрестано и до краја живота мора газити кроз трњак:

И осећати како те боде
тај трњак који неће да оде. 

Вукашиновић је показао висок степен уживљавања у своју 
лирску јунакињу, а из њене перспективе, њеним гласом у драмском 
„дијалошком” монологу, сажео и стегао једну могућну дворску 
љубавну трагедију страсти у благо ироничан елизабетански сонет, 
што је за поштовање. Позиција Кнеза Милоша као слушаоца Кне­
гињиног гласа доприноси драматичној напетости пјесме и усло­
жњава говорну и емотивну ситуацију. 

Тешко ми је да, као неко на чије очи је Верољуб Вукашиновић 
стасавао, прихватим, читам и тумачим „Песников тестамент”, пје­
сму која и књизи даје тестаментарни карактер. С оваквим стварима 
не треба журити, али их, кад су већ написане, и објављене, ваља 
читати: пјесник, ваљда, зна због чега је ову пјесму објавио. 

Има у њој барем три важне ствари за разумијевање пјесника, 
његове поетике и његове личности. Пјесма потврђује наш налаз 
да пјесник има чврсту везу с нашом старом књижевношћу. Стих:

знам да прах јесам и да прах све је 

то недвосмислено потврђује, као и наредни, који казује да је и пра­
ху иманентна свјетлост и да отуда долази природна потреба за 
пјевањем као зрачењем свјетлости у звуку и стиху:



119

ал’ и у праху светлуца атом,
и зато певам са цврчком братом. 

То свјетлосно и свјетлоносно – тај сићушни атом који у праху 
свјетлуца – најдрагоцјеније је што тај прах људски у себи садржи. 

Али упркос сићушности и безначајности, тај прах људски, 
та свјетлост пјесничког атома, жели да свијетли и обухвати све, 
да све упије и удахне у себе, како би изразио пуноћу и цјелину 
свијета. Претпосљедња строфа је израз жудње за цјеловитошћу 
свијета, за пјесниковим обухватањем те цјеловитости, за дивље­
њем и чуђењем Божјој творевини, за њеном потврдом:

Док сам још овде, нешто да шапнем
једноме уху, још кап да капнем
у жубор зденца, да свему махнем,
да све упијем, да све удахнем,
што око мене дише и живи,
да се још чудим, да се још дивим. 

Пјесник не пише у свом тестаменту како ће раздијелити срећ­
ним насљедницима новац ни имање, јер ништа ни нема, осим 
свога имена и увијек сумњивог и проблематичног дјела. У том 
смислу његови насљедници су вјетар, птице и омиљене му пчеле. 
У поенти је оно што припада свима, што је најважније и што се у 
завршном стиху двапут понавља:

(...) све благо своје и своје име
остављам ветру, птицама риме,
пчели мед стиха (ако га има),
и љубав свима, и љубав свима!

Ту љубав свима доиста је нештедемице расипао и расипа пје­
сник Верољуб Вукашиновић. Срећан сам ако сам му бар мало 
узвратио за ону љубав коју је он изливао и излива на моју Пиву, 
и за мене лично, као пријатеља, професора, тумача књижевности. 
Понесимо са собом те завршне стихове тестаментарне Вукашино­
вићеве пјесме као поенту ове вечери:

И љубав свима, и љубав свима!

(Изговорено на Тргу од књиге, Херцег Нови, 22. јула 2025)



120

БОШКО СУВАЈЏИЋ

МОРАВСКА РОЗЕТА  
ВЕРОЉУБА ВУКАШИНОВИЋА

Књижевни пут Верољуба Вукашиновића пратио сам од самог 
почетка. Некако смо у исто време објавили и прве песничке књи­
ге; он се огласио збирком Чежња за вртом, ја пак првенцем Пут 
круга, исте, 1993. године. Верко је две године потом објавио одлич­
ну збирку Повесмо, ја пак Харманлију 1997. Након тога ја сам при­
времено одустао од поезије (показало се да се од поезије не може 
одустати, уколико поезија не одустане од вас). Верко је, међутим, 
наставио да пева, све интензивније, све зрелије, све убедљивије. 
Следе Како је тихо Господе, 1999, 2000; Двери у липама, 2001; Опро­
сти, јагње бело, 2002; Цветна недеља, 2004; Светлост у брдима, 
изабране и нове песме, 2007; Вртлар, 2008; Лице, 2009; Изнад облака, 
2012; Самар, изабране песме, 2014; Свети жар, изабране и нове 
песме, 2015; Ветар и дажд, 2017; Тилић, 2020; Летица, изабране и 
нове песме, 2022; Жалац, 2024; Липа песме, двојезично издање, са 
преводом на руски језик, Смедеревска песничка јесен, 2025; послед­
њи је избор родољубиве поезије Петрове вериге, као део награде 
„Одзиви Филипу Вишњићу”, 2025.

Ипак, одређене везе, пријатељске и песничке, нису престаја­
ле. Тако, рецимо, када сам на мрежи објавио песму „Бити Србија”, 
Верко ми је експресно одговорио својом „Бити песма”. Били су то 
лепи и значајни разговори песнички у дигитално нам додељеном 
простору и времену.

Поезија Верољуба Вукашиновића је, већ сам то негде рекао, 
попут моравске розете. Она кристализује невидљиво. Ослобађа 
сапето. Дреши запретено. Загледана у пандемонијум света и човеч­
ности, она је мелем. Мелем од благе и тихе светлости.



121

Иста светлост, међутим, рећи ће Мирослав Мика Антић, за 
некога је мелем, а за некога опекотина. А управо је Верко, попут 
Мирослава Антића, песник у свему што ради. Не само у стиховима. 
Не само у ритмовима. И не само у речима. Лирска природа која 
од почетка, од видљивог почетка, преко три деценије, несебично 
и посвећенички служи поезији. 

У стиховима Верољуба Вукашиновића станују сва имена 
поезије. И сви њени ритмови и облици. Јамб, трохеј, дактил; дистих, 
терцина, катрен, септима, секстина; сонет, ода, дитирамб, молитва, 
елегија, балада, посланица, поема. Повлашћени стих Верољуба 
Вукашиновића је осмерац, али ту су и седмерац, лирски десетерац, 
дванаестерац и сл. Уз доминантни везани стих срећу се и приме­
ри, посебно у новијим збиркама, слободног стиха. Редак је пример 
песника стилски тако избрушеног и дотераног израза у савременој 
српској поезији. Истанчан мајстор везаног стиха, артифицијелни 
чувар традиције. 

Наравно, Верко није, попут оног великог претходника који 
је певао Лирику Итаке, сам свој потомак и свој предак. Можемо 
шетати кроз стихове поезије Верољуба Вукашиновића као поред 
литерарног мола и читати имена песника-лађица које су уз тај мол 
привезане. Стеван Раичковић, Раде Драинац, Алекса Шантић, 
Бранко Миљковић, Милан Ракић, Бранко Радичевић, Рајко Петров 
Ного, Матија.

Верко наликује великим портретистима из XVII века који, 
како би то рекао Валтер Бенјамин, сликају простор по угледу на 
модел који се у том простору налази. Веркови портрети су најче­
шће у пејзажу. Пејзаж се пак прилагођава тајним и скровитим, али 
увек брижним прорачунима божјег провиђења. 

Веркова поезија је музика. У основи тог лирског сензибили­
тета, деликатног, изнијансираног, меког, струји тиха, готово не­
чујна музика, попут бруја оне пчеле што опслужује саће наше 
заборављене духовности. То је тоналност севдалинке, мелодијска 
разуђеност староградске песме, писак ћеманета или горњи регистар 
хармонике. Веркова поезија призива чашу вина, а није анакреонт­
ска. Призива лелујаву мелодију оркестра из ноћног локала скриве­
ног од погледа наметљивих радозналаца, али не и буку светине и 
ларму уличне простоте. 

Поезија Верољуба Вукашиновића размишља у нијансама. Она 
је продужетак једне богате линије нашег песништва, од Бранка 
Радичевића до Петра Пајића, Рајка Петрова Нога и Матије Бећко­
вића; од Јефимије до Десанке Максимовић; од Стевана Раичкови­
ћа до Милосава Тешића. У лирској инвенцији, дару, или коби овог 



122

песника много је од питомине моравске, начињене од хлебља за­
вичајног, од тиховања предачког.

Повлашћена тема певања Верољуба Вукашиновића јесте доба 
деспота Стефана Лазаревића и кнегиње Милице, Јефимије и кне­
за Лазара; амбијент је Жича, Љубостиња, Стражилово, Дубич, 
Морава.

Разнолика баштина митских представа, предања и прича, за­
гонетки, лирске и јуначке поезије темељ је пажљиво однеговане 
поетике Верољуба Вукашиновића. У свакој збирци коју је певао 
тематизују се питања смисла, сврхе, порекла, опсега и насушности 
песме: 

Почев од првог избора Вукашиновићевих стихова (циклус 
„Кућица од пева”, Светлост у брдима, 2007), наредне књиге, готово 
све, садрже по самосталан циклус песама које поетизују тајну песнич­
ког стваралаштва и судбину песника; вид. циклус „Разговор са кла­
сиком” (збирка Вртлар), циклус „Пегазова зоб” (Изнад облака), 
циклус „Тренутак песме” (Тилић), циклус „Липа песме” (Летица), 
циклус „Жедна душа” (Жалац).1 

У личној сфери певања маестрално се опредметила предачка 
традиција једног од најтананијих лиричара нашег времена. Тако 
се помен ексера, очуваног од времена Првог српског устанка, и 
храстовог дирека, оваплотио у речи, слову, веригама:

Тај једини сведок Вождовог времена,
знам да га је руком на огњишту сково
онај, коме нисам чак ни до колена,
моје време није време ратниково.

О њега су, пише мојим родословом,
они што су били нашег стабла дебло,
качили оружје, где ја качим слово,
да бих био с њима док је срце зебло.

(„Ексер”)

Још од уводног стиха „Давно ми доба дуби дуб” из почелне 
збирке Чежња за вртом, коришћење етимолошких фигура (паро­
номазија), које има плодну традицију „плетенија словес” у српској 
и јужнословенској поезији, од Светог Саве до данас („Слово славе 
Сави сплете Силуан”; „tvog glasa glas se glasa glasnim glasom”, Miro­

1  Јован Пејчић, „Лиризам духа и језика стварања”, поговор за збирку Жалац.



123

slav Krleža, „Srce”), заштитни је знак овог песника („ал’ видели 
су, на дну литица / лепоту лета у лету птица”, „Летица”). 

Јаке лексеме ове поезије су прело, повесмо, пчелињак, кућа, 
детињство, преци, вера, Бог, анђео и сл. Али, пре свега, „пчела”. 
„Улазак у пчелињак” је улазак у песму, у живот, у душин млеч. 

Са крсним знаком, пред пчелињаком.
Улазим смерно, без бучног шума,
обасјан раним јесењим зраком,
у светилиште пчелињег ума.

Поезија Верољуба Вукашиновића нас враћа у почелно доба 
човечанства, у словенске лугове и шуме где царују нимфе, богиње 
заштитнице пчела, медоносне старатељице. Ројење се призива у 
здравицама („Да се чељад умножава, да се стока размножава и да 
се пчеле и кошнице роје.”) као што се речи призивају у поезији. 
Попут већ поменутих портретиста, тако и песник Верољуб Вука­
шиновић речи прилагођава предмету певања. Тако ће у изврсној 
песми о Ленки Дунђерски Лазиној „безњеници” бити контрапунк­
тиран Ленкин „безњенак” („Песникова Ленка”).

Поезија Верољуба Вукашиновића је посве модерно призивање: 
Светог Саве, чувара стада и вучјег пастира; словенских госпођа 
липа, у изврсној минијатури „Липе” из збирке Ветар и дажд; ми­
хољских нити Десанке Максимовић упредених у повесмо природ­
них гласова и шумског трења; раичковићевских летњих трава; со­
нетне смрти Рајка Петрова Нога. Она је дерт Боре Станковића и 
чемер Ђуре Јакшића; она је васпостављање древне обредне и ми­
толошке пра-песме („изједен овчар”); олтар паганског светковања 
природе и хришћанске понизне молитве Богородици. Она путује 
ка Истоку, ка Русији, ка висинама, ка исходу Сунца.

Тужне и забачене приче детињства, затурене тајне одрастања, 
трпке слутње старости Верко боји у слике. У духу народне бајке, 
попут интернационалног мотива спољашње душе, у мајсторској 
игри речима, све видљиво и опипљиво се растаче и претвара у не­
што друго, скривено и невидљиво: светлост у сенку, музика у ти­
шину, говор у ћутање, мисао у молитву („Селидба”). 

У поезији Верољуба Вукашиновића кују се „словесне пчеле 
и пчелна слова” („Улазак у пчелињак”); лирски субјект облачи 
змијски свлак и пење се кроз птичји пев; његов излазак из града 
је улазак у предачки пев; одлазак изван града у смирај је повратак 
у свитање предака („Недељом, у брдима”). Потрага за лирском не­
виношћу и детињством света даје се у митском паганском озрачју, 
под крошњом храста, у предачкој митологији:



124

Још памтим кућу чатмару, 
оронулу, раслабљену, 
ту кошничицу прастару 
у време претка рабљену.

(„Чатмара”)

Излазак из града је метафизичко пењање увис, у просторе ани­
мистички оживљене природе и човека, који је стопљен са њеним 
дамарима:

Одлажем градско рухо,
облачим змијски свлак,
дозивам птичје ухо,
постајем прозрачан, лак.

Пењем се ка висини
где други ваздух дишем,
кроз биље што мирише
предачке примам чини.

Распевавам се, певам,
Обнављам прастари пев,
Под храстом пландујем млад.

Над потоком изгревам,
Светлим кроз муњин сев.

А онда назад у град.
(„Недељом, у брдима”)

Овај излазак из града нас подсећа на неопозив излазак из 
поезије/живота у антологијској песми „Идући по граду” Новице 
Тадића из постхумно објављене песничке збирке Ту сам, у тами. 
Само што у Тадићевој песми повратак у Град више није могућ:

[...] Споредним улицама
Из града излазим.

Сам сам на сеоском друму.
Не окрећем се више.
Идем никуда, никоме.



125

У даљини, за леђима,
Светла су све ситнија.
Умукоше за мном многа запомагања.

(„Идући по граду”, Ту сам, у тами) 

Пчеле сећања, натоварене цветним прахом поезије, изграђу­
ју матичњаке (ауто)поетичких записа по саћу времена. У збирци 
Жалац то је „Пчела поезије”:

Пчело полудела, пчело смртоносна,
пчело заблудела, пчело медоносна,
кћери врелог сунца и тамних понора,
свештенице смисла и пијаних зора,

пчело душе моје, душо мога тела,
жаока је твоја ко пољубац врела,
још са тобом летим, бескрајно, све даље,
у сусрет песнику што те к мени шаље.

Сусрет са новом књигом увек је драгоцено и непоновљиво 
искуство, чин креативан и ексклузивно јединствен. Отуда је чита­
лачки доживљај сусрета са збирком Жалац, репрезентативном за 
Верково песништво, представљао изванредно искуство.

Верољуб Вукашиновић је збиркама Жалац и Петрове вериге 
досегао зенит свога стваралаштва. Избор Петрове вериге означава 
победу духа над химерама бедне свакодневице, искушења старо­
сти, пропадања, трошности живота. Њене су посвете упућене 
детињству („Камено доба”), оцу („Косидба”), мајци („Пастир у 
брдима”), песницима („Прелазак песника”), божјим људима, пре­
цима и кућном прагу („Окућница”), ратницима из Карађорђевог 
времена („Ексер”), Великог рата („Пред дедином сликом из Првог 
светског рата”), страдалницима које су светитељи узнели из смрти 
у живот у страшним временима нацистичке окупације Србије 1942. 
године:

У деведесетој Милован Рилак,
ослоњен о штап, иако крилат,
загледан у цркву у Кривој Реци,
шапуће мене су спасили свеци.

(„Милован из Криве Реке”)

Заборављени и драги професори, комшије, преци, песници, 
глумци, боеми, сведоче о једној личној потреби Верољуба Вукаши­



126

новића да своје и наше расуто време окупи, као и да раздешену 
пажњу усредсреди на оно што је у животу важно, можда и најва­
жније. А то је људска реч као живот сам.

Кључни симболи ове збирке су пчела, кошница, рој, ковачни­
ца, вериге, кућа, детињство, завичај, отац, мајка, преци. То се пока­
зује најпластичније у песми „Петрове вериге”, испеваној у дистиху 
са парном римом:

Мој стари предак, што је ковач био,
звао се Петар, ракију је пио [...]

Од врелог гвожђа вериге ковао,
мало је певао, мало псовао.

У старој кући, над огњиштем пустим,
вериге висе да се низ њих спустим

до доба гусли, у песмином звуку,
да пољубим му и чело и руку.

У народним предањима настанак правде на земљи објашња­
ва се праведним веригама које су висиле са неба и којима би се 
утврђивала нечија кривица или невиност. Уколико би их оптуже­
ни дохватио, његов образ би био чист, а уколико је крив, вериге 
ће се подићи у небо и неће моћи да их дохвати. Вериге су и атри­
бут Светог Саве у српском народном предању и легендама. Њи­
хова важност у религији индоевропских народа уочава се на више 
значењских нивоа, па се „употребљавају у народној медицини (с 
њиховом помоћи прогоне се куга и вештице), у гатањима и вра­
чањима, у свадбеним ритуалима, и другим радњама из области 
домаћег култа”.2 

Словесна ковачница смисла (ковач је у народној религији 
демијург и подземник, медијатор између овог и оног света) лајт­
мотив је збирке Петрове вериге. У песми „Прело” ковачница ак­
тивира подземна, архетипска врела традиције:

Ту, где су сада мрав и птица
некад је била ковачница

где ковало се гвожђе врело
у кући ткало се и прело.

2  Веселин Чајкановић, Мит и религија у Срба, прир. Војислав Ђурић, 
Српска књижевна задруга, Београд 1973, 369. 



127

И певало се, и бајало,
не би ли прело потрајало.

Кујунџија и даље кује,
у детлићу га сада чујем,

а у мојој, и глави мрава
преља још пређу одмотава.

И испод земље траје прело,
зато ту спуштам своје тело.

Поезија Верољуба Вукашиновића у дослуху је са највећим 
песницима српског језика. Можда најлепши „криптоцитат” дат је 
у „Песми о једној нити”, која евоцира антологијске „Нити” вели­
ког мајстора метафизичког тиховања српске поезије, Стевана Ра­
ичковића:

Још чувам златну нит
коју угледах давно,
на једном пољу равном.

Знатно експлицитније се варира Раичковићева „Камена успа­
ванка”. Збирка/песма „Како је тихо Господе”, еквивалентна је по­
норној песми Рајка Петрова Нога „Нек пада снијег, Господе”:

Како је тихо, Господе,
у овој порти кнежевској,
миришу липе госпође
у светлој срми словенској.

Верко Вукашиновић је добитник најугледнијих песничких 
награда на српском културном простору. Дугогодишњи је уредник 
научних скупова и зборника Савремена српска проза у издању 
Народне библиотеке „Јефимија” у Трстенику. Приредио је избор 
из српске молитвене поезије Пред дверима, 2005. и Антологију пи­
саца „Савремене српске прозе”, Народна библиотека „Јефимија”, 
Трстеник 2024. О поезији Верољуба Вукашиновића писали су наши 
најугледнији књижевни критичари и песници: Милош Петровић, 
Мирослав Егерић, Миодраг Радовић, Рајко Петров Ного, Јован Де­
лић, Ђорђо Сладоје, Милосав Тешић, Драган Хамовић, Радивоје 
Микић, Михајло Пантић, Александар Б. Лаковић, Јован Пејчић, 
Данијела Ковачевић Микић. Објавио је више избора своје поезије: 



128

Светлост у брдима, изабране и нове песме, 2007; Самар, 2014; 
Свети Жар, изабране и нове песме са тумачењима, 2015; Летица, 
изабране и нове песме, 2022. Последњи избор, тематски условљен 
наградом „Одзиви Филипу Вишњићу” Задужбинског друштва 
„Први српски устанак”, Орашац, јесте избор родољубиве поезије 
Петрове вериге, 2025, за који је поговор написала Данијела Кова­
чевић Микић.

Карактеристика певања Верољуба Вукашиновића јесте апстра­
ховање и премештање песама и циклуса из збирке у збирку, чиме 
се подстиче сугестија митског, непрекинутог, кружног тока пева­
ња и „матерње мелодије”, која се стално изнова обликује у новим 
песничким варијацијама.

Када бисмо рекли да је поезија Верољуба Вукашиновића безло­
бива, морали бисмо пристати на то да је она и наивна. А наивност 
није особина пожељна у данашњем свету. Ипак, Веркова поезија 
јесте управо то. Безлобива и наивна. Уткана у најлирскије трепете 
словенске усмене духовности и хришћанске литургијске дикције. 
Поезија која окупља око себе и биљке, и звериње, и пчеле, и стоку, 
и људе, и сву расипну прелест и тугу моравског обиља. Поезија 
која мора да пева, на устук свим злостима и непочинствима која 
су доживела цивилизацијско оваплоћење у нашим данима:

И слутиш – то је смисао споја
Молитве с песмом, и лирског поја
Душе, у грашки крвавој, која
Још увек пева, Радости моја. 

(„Радости моја”)

Поезија Верољуба Вукашиновића носи мирис покошеног сена, 
свежег млека, бистрих потока, прштање звезда падалица. „Жалац” 
има двовалентну симболику, у зависности од дугог и кратког ак­
цента који је употребљен у речи – означава отров који пече, али 
и човека који је у короти, који жалује за неким, или пак нечим.

У поезији Верољуба Вукашиновића преовлађује анимистич­
ко осећање свеопште повезаности са природом и свим појавама у 
свету, пројекција човекових осећања на природу која га окружује. 

„Онај ко мисли, тај има једноставне руке”, каже Маларме. 
Поезија Верољуба Вукашиновића, лакокрилог поете моравског, 
једноставно је и мелодично, медоносно и светоотачко певање, та­
јанствено и прозрачно, налик на пев настасијевићевске, или пак 
миљковићевске фруле. Оно у дубинама прајезика крије дубоке 
мисаоне преливе, гномски исказане, у обичај узете речи моравског 
паноптикума. 



129

Обично тако бива: у времену у коме и најчвршће природе поч­
ну да се снебивају и колебају, лирски цветови покаткад покажу 
неслућену упорност и чврстину. Таква је и поезија Верољуба Ву­
кашиновића. Непретенциозна, а крепка. Завичајна, моравска, сло­
венска, универзална и космополитска. Усмерена на духовност 
природе и природу духовности човекове. Попут моравске розете. 



130

МИЛЕНА КУЛИЋ

ЛИРИЧАР И КОШНИЦА ВРЕМЕНА: ДИЈАЛОГ  
СА ТРАДИЦИЈОМ И ПЕСНИЧКО ПАМЋЕЊЕ  

ВЕРОЉУБА ВУКАШИНОВИЋА

САЖЕТАК: Песничка књига Жалац Верољуба Вукашиновића, 
у оквиру већ изграђеног песничког опуса, представља кондензо­
вану синтезу лирског искуства, метапоетичке самосвести песника 
и етичке осетљивости језика. Полазећи од лексеме „жалац” као 
убода, опомене, провокације и трага ране, збирка тематизује статус 
песника у савременом контексту убрзања времена, расуте пажње 
и трошења речи. Унутар такве стварности, песнички говор у овој 
књизи делује као снажан вид отпора савременим дилемама. Посеб­
но место заузима симбол пчеле, најдоследнији и најсложенији знак 
Вукашиновићеве поетике, који омогућава да се књига чита као 
„кошница времена” и као организовани поетски систем у којем се 
преплићу профано и сакрално. Формална разноврсност (везани и 
слободни стих, десетерац, дванаестерац, сонет) има своју функцију, 
постаје инструмент ритмизације искуства и потврда да је форма 
код Вукашиновића истовремено естетска и етичка категорија. Жалац 
се, стога, може сагледати као поетска артикулација која истовре­
мено и „боде” и лечи, у овој књизи се успоставља простор смисла 
у којем традиција постаје жив дијалог, док лирика постоји као на­
чин да се стварност проживи у пуној снази. Интимна географија 
показује да је поезија облик памћења и сабирања идентитета. Мета­
поетички слој песама потврђује да је Жалац истовремено књига о 
поезији и књига која поезију показује као чин отпора и смисла. 

КЉУЧНЕ РЕЧИ: Верољуб Вукашиновић, Жалац, савремена 
српска поезија, поетика, симбол пчеле, традиција, модерност, ин­
тертекстуалност



131

Песничка књига Жалац Верољуба Вукашиновића (СКЗ, Бео­
град 2024), дванаеста књига у ауторовом опусу, чита се као успе­
ло сведочанство песничке зрелости. Песник је показао изграђену 
метапоетичку свест о поезији као критеријуму смисла и моралног 
инструмента језика. Верољуб Вукашиновић свој песнички свет у 
овој књизи организовао је око једне лексеме која делује као семан­
тичко језгро целине и која се појављује као наслов две песме, али 
се појављује кроз целу књигу кроз пренесено значење. „Жалац” је 
убод, али и трајни знак рањивости, он је истовремено и отров, и 
лек, и провокација, и будност. Отуда се већ на нивоу наслова успо­
ставља поетичка интенција, песма постаје чин који не пристаје на 
безопасност јер безопасна реч постаје обичан шум, а шум поста­
је савршена музика заборава. Песник верује да је језик способан 
да памти и да је памћење најбољи облик отпора пролазности и 
забораву. Зато се у овој књизи народни изрази, метафоре и архе­
типски симболи јављају као снажни носиоци значења песме, као 
симболи колективног искуства који омогућавају да лирско „ја” 
истовремено буде и интимно и да припада целом народу. У таквом 
оквиру, „жалац” делује као кључна семантичка оса која окупља 
теме и мотиве, а уједно усмерава читање књиге Верољуба Вукаши­
новића ка питању опстанка поезије у времену убрзања и заборавља­
ња идентитетски важних симбола. 

Најсложенији и најдоследнији симбол ове књиге је симбол 
пчеле. Тај симбол представља мотивску и симболичку нит која се 
протеже кроз готово цео песнички опус Верољуба Вукашиновића. 
Метафора песника омогућава читаоцу да све песме ове збирке 
сагледа као део јединственог поетског света у којем поезија функ­
ционише попут кошнице, усклађено, сложено и са сређеним уну­
трашњим поретком.1 Песник као пчела узима материјал свако­
дневног и свачијег и прерађује га у смисао који има унутрашњу 
структуру и трајање, а припада само песничком гласу. Ако је по­
езија „кошница”, онда је књига Жалац „кошница времена”, у којој 
се различити слојеви искуства организују у систем који има свој 
савршени поредак и унутрашњу логику. Та унутрашња логика 
кошнице део је поетичке аутентичности Вукашиновићеве збирке. 
Симбол пчеле у Жалцу добија и додатну поетичку димензију, пчела 

1  Јован Пејчић у тексту „Лиризам духа и језика стварања”, који је објављен 
као поговор књиге Жалац, наглашава да је пчела „најфреквентнији, најсложе­
нији, најизраженији, најлепши, заправо свезаконити симбол Вукашиновићевог 
песништва” и да „исказује на овај начин и све друге вредности збирке Жалац 
као уметничке целине – свака од њих се у неком од својих идејно-естетских 
или формалних видова може повезати са симболотворном космиком лексеме 
пчела”. 



132

подразумева заједницу, рад, унутрашњу меру и процес преобра­
жаја.2 У тој перспективи, мед је фигура сабраног смисла, а жалац 
фигура будности. Обе ове вредности стоје уз сам песнички позив 
и Верољуб Вукашиновић их успешно уједињује у овој песничкој 
књизи, дајући им нови песнички и поетички оквир. 

Збирка је сачињена од четири обимнија циклуса, „Звуци не­
стале хармонике”, „Станица у јесен”, „Вино из Велике Хоче” и 
„Жедна душа”, уз „Посвету” и „Књигу”, који заједно обликују 
тематски и мотивски хомогену целину у којој се преплићу лични 
и колективни простори песничке мисли. Песма „Посвета” пред­
ставља поетски израз љубави и сама је посвећена љубави, док је 
„Књига” настала као резултат песниковог дубоког урањања у про­
цес писања и осећај задовољства након завршене књиге. У уводној 
строфи „Посвете” Вукашиновић успоставља карактеристичну 
поетику двојства и мере, домет песничког чина описује се и речи­
ма „лако” и „тешко”: 

Посвету сам ти написао. 
Лаку као лептирче оно. 
Тешку као црквено звоно. 
Своју сам пребринуо бригу, 
Само још да напишем књигу.3 

Слика лаганог „лептирчета” може да упућује на даровитост, 
прозрачност и интиму посвете, док „црквено звоно” уводи регистар 
сакралног и колективног. Тако се у неколико стихова на самом 
почетку показује осовина читаве књиге, песничка реч је истовре­
мено и лична и саборна, лака у облику а тешка у значењу. Завршни 
дистих („Своју сам пребринуо бригу / само још да напишем књи­
гу”) јасно артикулише метапоетички слој књиге. Свака песма се 
јавља као део књиге, али и као чин самодисциплиновања језика. 
„Брига” се не укида, преображава се у обавезу форме и у рад на 
целини Жалца. Управо то је у складу са Вукашиновићевим схва­
тањем да је поезија етички и морални инструмент и да се пуни 
смисао песничке књиге, односно стиха, може остварити тек у 

2  „Пчело полудела, пчело смртоносна, 
Пчело заблудела, пчело медоносна, 
Кћери врелог сунца и тамних понора, 
Свештенице смисла и пијаних зора, 
Пчело душе моје, душо мога тела, 
Жаока је твоја ко пољубац врела, 
Још са тобом летим, бескрајно, све даље, 
У сусрет песнику што те к мени шаље” (Жалац, 61). 

3  Жалац, 3.



133

организованом поретку „кошнице”, која трајање претвара у зна­
чење, а у интимни и лични доживљај укључује и колективно пам­
ћење и оно што је научено. Завршном песмом Вукашиновић за­
окружује метапоетички лук збирке. Књига се тако, на самом крају, 
показује као чин узајамног преображаја, а њен најдубљи учинак 
зависи од тога што, чак и ако буде одбачена, у читаоцу остаје трај­
ни, тихи остатак смисла 

Написах књигу. Склопио 
већ све сам странице њене, 
њоме сам сасвим се опио, 
она је попила мене.4 

Од „несталих звукова” (одјека губитка) до „станице” (места 
проласка и заустављања), „вина” и „жедне душе” у циклусима ове 
песничке књиге показује се кружно кретање, а лични доживљај 
стално додирује колективно памћење. Интимно се отвара ка ономе 
што превазилази приватну судбину и шири се према колективном. 
На тај начин, именовање песничких циклуса открива поетички 
слој, који се надопуњује песмама и развијањем тематских целина, 
о којима ће бити речи. 

У том контексту, важно је истаћи Вукашиновићев однос пре­
ма форми. Његова употреба и везаног и слободног стиха, као и 
кретање од десетерца и дванаестерца до сонета, сведоче о поетици 
која форму схвата као унутрашњу дисциплину значења. Везани 
стих постаје носилац културног искуства, а слободни стих омогу­
ћава да се ухвати савремени прекид и приближи савременом вре­
мену. У оба случаја, форма је функција искуства и песничке наме­
ре, форма је начин да песма добије свој органски облик, да се хаос 
претвори у уређену целину. Верољуб Вукашиновић то уме да чини 
у песми. Отуда је формална разноврсност у Жалцу и естетска и 
етичка ознака и можемо да је читамо као изражену одговорност 
према језику. Посебно је важно да се Вукашиновићев етос језика 
у Жалцу показује као стилска пракса. Његов стих показује тежњу 
ка јасној, прецизној линији, често ослоњеној на народни говор и на 
згуснуте лексеме високе семантичке носивости. Управо у том су­
дарању види се како језик постаје место критике и памћења јер у 
напетости језика настаје стварни смисао поезије. Ритам и очишће­
ност језика поступак су сабирања. Зато је Вукашиновићева форма 
истовремено и естетска и морална дисциплина, она речи враћа 
тежину, а читању враћа спорост као услов разумевања. 

4  Жалац, 75.



134

Симболички пејзаж књиге изграђен је око низа појмова – пе­
сник, мед, пчела, отров, вино, књига, читање, дрвеће, природа, 
мајка, смрт, сунце, кућа итд. Ови симболи омогућавају да се ствар­
ност преобликује у поетско знање. Мед и отров осветљавају дво­
личност искуства, живот се сагледава као утеха и горчина, мајка 
и кућа уводе архетипске координате корена и припадности, а смрт 
представља границу која даје тежину свему што је живо. Природа 
и сунце постају језик времена, показују циклусе, меру и светлост. 

У песми „Ситна књига” Вукашиновић обликује писање као 
стрпљив и готово занатски посао, сродан ономе што у књизи озна­
чава симбол пчеле. Понављање придева „ситан” („ситну књигу”, 
„ситним писмом”, „у сатима ситним”5) наглашава поступност 
писања, песма настаје слово по слово, као што се у кошници мед 
таложи кап по кап. „Састављено од нота и слова”, књига постаје 
сабирно место где се усмено и писано прерађује у трајније значе­
ње. Зато „ситна књига” „памти обреде и предања”, као што пчела 
прерађује материјал природе у мед, тако и песник прерађује ма­
теријал колективног искуства у „искру из постања”, у стих. Ситна 
књига памти и друге људе и њихове приче. Интертекстуални слој 
књиге видљив је у посветама и дијалогу са другим песницима. 
Тај дијалог, са Шантићем, Сувајџићем, Данојлићем, Драгославом 
Михајловићем и другима, потврда је да поезија постоји као насле­
ђено памћење. Песник је, у том смислу, и читалац, он пише из чи­
тања и за читање, књига је истовремено лични чин и разговор са 
пређашњим гласовима. У време када се читалачка пажња расипа, 
Вукашиновић инсистира на густини стиха која захтева успоравање. 
И то успоравање егзистенцијална је потреба, предуслов да човек 
поново чује себе и другога. 

Обе песме „Жалац” постављају и затварају поетички круг 
збирке тако што једну исту лексему преводе из искуства у ниво 
поетичког одређивања, па се могу читати и као програмски диптих. 
У првој песми, „жалац” је пре свега феноменолошки знак, бол је 
телесно именован, а затим се одмах семантички удваја у „жалац 
љубави” и „жалац смрти”, чим се успоставља основна оса збирке 
као место где се субјект конституише у рањивост. Рефренска па­
радигма (печио, лечио, млечио) и кратки стихови граде ритам 
цикличности. Мотиви вина и виолине функционишу као култур­
ни кодови привремене катарзе. Слика „гаја” у којем се „славуји... 
с гујом састају” уводи архетипску слику пасторалног и опасног, 

5  „Самом себи / ситну књигу пишем, // ситним писмом / у сатима ситним, 
// ситну књигу / тавну, староставну, // састављену / од нота и слова // из песминог 
/ древног родослова // која памти / обреде и знања, // која чува / претке и предања, 
// ситну књигу / искру из постања” (Жалац, 22).



135

и потврђује да је хармонија у овој поетици увек преломљена тра­
гичким сазнањем. Завршни стих експлицира прелаз из психоло­
шког у метапоетички регистар, песма је медијум сабирања и духов­
ног самопроверавања, али завршно питање задржава енигму као 
принцип, смисао се одржава у будности. Друга песма истог на­
слова потврђује исти знак као алегоријску фигуру песника, „жалац 
је песник” означава да је песнички субјект двојак, растрзан између 
„врта страсти” и чежње за „еликсиром минулих цвасти”, односно 
између искуственог и меморијског. Поетичка слика плетења упи­
сује традицију као рад на материјалу језика, песник од „оцвалог” 
гради форму која чува време, што је у сагласју са идејом књиге 
као организованог система памћења. Истовремено, стих „што до­
био је то је и дао” дефинише субјект као посредника и сведока, док 
синтагма „песмом туђе жалости вида” отвара саборни домет лири­
ке. Укључивање савременог медијског поља у збирку у контрасту 
са „крштеном водом” показује да је Вукашиновићев „жалац” више 
од метафизичког знака у овој књизи, он постаје критички инстру­
мент, а поезија постаје јак отпор расулу времена у којем песник 
пише. Завршна слика лире „о клину” уводи мотив истрошености 
гласа, али тиме појачава етичку важност певања и писања, поезија 
постаје чин памћења и сећања вредности. 

Унутар ове Вукашиновићеве књиге посебно је упадљива гео­
поетичка и лична ширина лирског света, низ просторних тачака 
(од брда, Срема, Ирига, преко Косова и Велике Хоче, до Пиве и 
Хиландара и различитих манастира и цркава) функционишу као 
мрежа значења у којима се лично искуство непрестано укршта са 
културним пејзажом. Тај простор је истовремено симболички и 
колективни, кућа лирског субјекта и Ђурина кућа стоје као микро­
простори идентитета, а сакралне тачке уводе меру и смисао пред 
којим се читалац пита. У истој равни јављају се фигуре мајка, оца, 
пастира, учитељице, комшије али и културноисторијске личности, 
као и кафане, као ликови памћења који граде поетички регистар 
књиге. Томе је сродна и густина мотива (дуд као дрво трајања, 
цвеће и руже као знаци пролазности и лепоте), јер Верољуб Ву­
кашиновић када говори о поезији, говори телом и чулима, као и 
стихом да су за поезију потребни „срце, очи, нос и уста... плућа”. 
Дакле, целина животног искуства је предуслов за поезију. Отуда 
се и књига често ослања на друге уметности, на хармонику, по­
зориште, Орфејеву лиру, на песму као музички и сценски чин, 
што поезију поставља у простор у којем се стварност преобликује 
у поетски свет, некада и као привремено бежање од свакодневице. 
На том трагу се јавља и песничко интересовање за риму, за пе­



136

снике пријатеље, за српски језик, али и песничко чврсто уверење 
да је песма на почетку и на крају свега, као и да је највећа потра­
га управо потрага за песмом (изражена у облику питања „А, ти, 
песмо моја, где си?”). Топоним Велика Хоча уводи простор који 
превазилази географски пејзаж, постаје знак историје и сећања, 
место које у себи носи историјски и културни континуитет. Про­
стори, људи, осећања, песничке слике, културни знаци и чулни 
детаљи слажу се у препознатљив систем, песма постаје памћење 
и подсећање на све оно што је део наше културе. 

Вукашиновић има поетички доследан однос према историј­
ским појавама, то се уочава и у овој песничкој књизи, као и у 
остатку његовог песничког рада. Његове песме прерастају комен­
тар или декларативни утисак и постају унутрашњи доживљај. У 
песми „Дола” страдање у Пиви постаје место трајног расцепа пе­
сничког субјекта,6 а колективна трагедија се показује као лична 
рана и као обавеза памћења. Тамне слике се граде суздржано, али 
природа функционише као медијум памћења („предео... пун неке 
језе”, „гробну тишину дрвеће точи”). Завршна строфа проширује 
значење изван Пиве, свако ко је једном крочио на такво место су­
очава се са падом као универзалном људском могућношћу.7 Тако 
песма делује као морални тест и као једна од кључних песама 
кошнице у којој се историја одржава у језику, као живо памћење 
које нам може послужити као опомена. 

Жалац је јасно профилисани поетички став Верољуба Вука­
шиновића. Са песмом се води дијалог, а песничко „ја” непрестано 
се отвара ка саборном, наслеђу, гласовима и знацима који прева­
зилазе наше време, јер стално признаје пад, слабост и немир. Упра­
во ту настаје „кошница времена”, књига као систем у којем се 
живот прерађује у трајније значење. Жалац се, у том смислу, може 
описати као поетска потрага за етосом језика и смислом поезије. 
То је језик који памти, повезује, лечи и проживљава стварност у 
својој пуној густини. У том парадоксу, да језик истовремено рања­
ва и спасава, смештена је и поетичка логика ове књиге Верољуба 
Вукашиновића. Поезија постаје кошница у којој се живот прера­
ђује у мед, али остаје и опомена да смисао није нешто што се доби­
ја без труда и стрпљења. Зато Жалац делује као књига која успева 
да буде и традиционална и савремена. За читаоца који у поезији 

6  „Мене је тамо остало пола 
а друго пола још увек живи” (Жалац, 45). 

7  „Ко једном крочи, па чак и зао, 
На такво место, а свуд их има, 
Схватиће да је и он ту пао, 
Иако није међ’ стрељанима” (Жалац, 45). 



137

тражи и лепоту и одговорност, ова књига нуди простор у коме се 
реч сабира, као у кошници, у трајање. У таквом кључу, Жалац се 
показује као књига која брани достојанство речи. 

Др Милена Ж. Кулић
Матица српска, Нови Сад
Одељење за књижевност и језик
milenakulic1@gmail.com



138

МИЛИЦА МИЛЕНКОВИЋ

ДЕТИЊСТВО И ЗАВИЧАЈ У ЗБИРЦИ ПЕСАМА  
ЖАЛАЦ ВЕРОЉУБА ВУКАШИНОВИЋА

Над циклусом песама „Звуци нестале хармонике”

САДРЖАЈ: Рад се бави тематским и мотивским слојевима 
детињства и завичаја у збирци песама Жалац Верољуба Вукаши­
новића, са посебним освртом на циклус из збирке „Звуци нестале 
хармонике”. Анализа указује на доминантне мотиве породице (мајке 
и оца), као и на поетско обликовање света детињства који је утеме­
љен у личном и колективном памћењу. Посебна пажња посвећена 
је завичајним топонимима и именима личности које конституишу 
интимни простор песничког субјекта и доприносе аутентичности 
поетског исказа. У раду се разматра и мотив прве књиге и првог 
сусрета са књигом, који имају важну улогу у формирању духовног 
и културног идентитета лирског субјекта. Поезија Верољуба Вука­
шиновића показује снажну емотивну везу са прошлошћу, при чему 
се детињство и завичај јављају као трајне вредности и темељи лич­
ног и песничког идентитета. Анализом одабраних песама указује 
се на значај меморијских слика и породичних односа у структури 
Вукашиновићевог поетског света.

КЉУЧНЕ РЕЧИ: завичај, мајка, отац, књига, идентитет

I

У лексикографским изворима српског језика појам завичај 
најчешће се одређује као простор рођења и одрастања појединца, 
односно као место са којим је он животно и искуствено повезан. 
Тако се у најранијим речницима српског језика истиче да је завичај 



139

место у којем се човек родио и на које се навикао, док каснији реч­
ници проширују значење на шири простор који обухвата родни 
крај, ближу околину и подручје порекла. У том смислу, завичај се 
може разумети и као постојбина или отаџбина, чиме се наглаша­
ва његова просторна и културна утемељеност. Заједничка одлика 
свих ових дефиниција јесте разумевање завичаја као конкретно 
одређеног географског простора повезаног са животом појединца. 

Савремена тумачења појма завичаја, међутим, превазилазе 
искључиво географско одређење и у први план истичу његову емо­
тивну и искуствену димензију. Поједини аутори завичај посматра­
ју као простор детињства и младости,1 док други указују на ње­
гову улогу као кључног просторног оквира у којем се обликују 
рана искуства и прве перцепције света.2 Завичај се тако схвата као 
место у којем се одвијају процеси одрастања и формирања лич­
ности, а са којим појединац успоставља трајне емоционалне везе.3 
Овакво разумевање завичаја представља основу за развој појма 
завичајности. У савременој науци завичајност се дефинише као 
свеобухватан концепт који обухвата једно конкретно, јасно одре­
ђено место, без тематских и временских ограничења. Реч је о про­
стору који је географски, историјски и административно прецизи­
ран, било да је у питању насеље, природногеографска целина или 
етничкогеографски простор. Истраживања завичајности усмерена 
су на проучавање прошлости, садашњости и будућности датог ме­
ста, као и на све области људског деловања које се у њему одвијају.

Завичај се може сагледати и као простор у којем се обликују 
прва чулна и емотивна искуства појединца, кроз које се он посте­
пено укључује у свет који га окружује. Управо због тога најинтен­
зивнији доживљаји света трајно остају повезани са завичајем.4 
Када се завичај доведе у везу са детињством, постаје јасно да он 
има кључну улогу у изградњи личног и колективног идентитета. 
У њему су похрањена прва искуства са језиком, окружењем и 
друштвеним односима, што га чини полазиштем за целокупан 
развој личности.

Посебан значај завичај има у области културе и уметности. 
Како истиче Цветковић,5 управо у особеностима завичајног говора, 
језика, усмене традиције, фолклора, пејзажа и укупне друштвено-

1  Žan Ameri, „Koliko je čoveku potreban zavičaj”, Reč, 55 (1), 1999, 154.
2  Josip Užarević, Möbiusova vrpca. Knjiga o prostorima, Službeni glasnik, 

Beograd 2011.
3  Никола Цветковић, Писци завичајних простора, Факултет педагошких 

наука Универзитета у Крагујевцу, Јагодина 2020.
4  Ј. Ужаревић, нав. дело.
5  Н. Цветковић, нав. дело.



140

-културне структуре налазе се трајни извори инспирације за раз­
личите облике стваралаштва – од књижевности и ликовне умет­
ности до филма, фотографије и других уметничких пракси.

II

У збирци песама Жалац, у циклусу насловљеном „Звуци не­
стале хармонике”, песник Верољуб Вукашиновић иницира про­
стор (личног) детињства уско га повезујући и поистовећујући са 
простором (сопственог) завичаја. Неколико песама овог циклуса 
посвећено је мајци, њеном боловању и смрти, али и сећањима на 
прошлост и повратак у песниково детињство које почиње песмом 
„Пастир у брдима”:

Пред смрт мајка ме је упитала а где су ти краве
мислећи да сам онај што га је послала
да чува стадо говеда у брдима
јер то је био његов најодговорнији посао.6

Питање „а где су ти краве” представља место реминисцен­
ције – урањања у простор детињства и примарног искуства света, 
у којем се преплићу рад, природа, породична динамика и први 
сусрети са књигом и језиком. Завичај у овој песми није само гео­
графски одређен простор, већ пре свега егзистенцијални и мемо­
ријски оквир у којем се обликују личност субјекта и идентитет. 
Слика брда, ливада и стада говеда функционише као архетипски 
пејзаж детињства, у којем се радни и животни ритмови природно 
усклађују. Онај којег је послала у брда:

А он је био дечак са књигом у руци
што је са кравама ходао и разговарао
и док су оне мирно брстиле зелено лишће
он лежао је у хладу и читао читао читао

Дечак који са књигом у руци чува краве оличава спој физич­
ког рада и духовног искуства, односно рану коегзистенцију тради­
ционалног, руралног начина живота и света писане културе. Чин 
читања, који се понавља у ритмичкој структури стиха („он лежао 
је у хладу и читао читао читао”), наглашава његову трајност и уну­
трашњу усредсређеност, сугеришући да је управо у завичајном про­

6  Све наводе из збирке песама доносимо према издању: Верољуб Вукаши­
новић, Жалац, Српска књижевна задруга, Београд 2024.



141

стору започето обликовање интелектуалног и поетског сензиби­
литета лирског субјекта.

Родитељи су представљени кроз слике непрекидног рада – 
кућних послова, рада на ливади, ткања и предења – чиме је успо­
стављен контраст између дечјег искуства и одраслог света. Међутим, 
тај контраст није конфликтног карактера, већ указује на међуге­
нерацијску поделу улога унутар завичајног простора. Посебно је 
значајна фигура мајке, чије ткање и предење добија симболичку 
димензију: нити, пређа и клубе јесу метафоре живота, трајања и 
памћења, али и предзнак коначности.

Мајка је понекад ткала у оном собичку
уплићући вешто потку у основу
или је из повесма испредала пређу
и намотавала је на танано вретено

Сад кад се њено одмотало клубе
онај што негде краве је погубио
дао би све књиге из своје библиотеке
само да још један дан буде пастир у брдима
заваљен у траву са књигом у руци
безбрижно загледан у залазеће сунце
као у велико кравље око
које се гаси

Мотив мајчине смрти (одмотавање клупка живота) уводи вре­
менску дистанцу и активира сећање као кључни механизам песме. 
Питање с почетка песме „а где су ти краве” покреће ретроспекци­
ју и открива расцеп између некадашњег и садашњег идентитета 
субјекта. У том расцепу завичај се појављује као изгубљени, али 
трајно унутрашњи простор, којем је повратак могућ једино у се­
ћању и језику. Жеља лирског субјекта да се одрекне целокупне 
библиотеке како би још једном био „пастир у брдима” наглашава 
парадокс зрелог живота: културни и интелектуални капитал не 
могу надоместити изгубљено искуство безбрижности и пуне при­
сутности у завичајном времену детињства. Жеља да се књиге за­
мене за још један дан живота из детињства у којем је мајка још увек 
жива кореспондира са поређењем сунца које залази и крављег ока 
које се гаси. Крава као симбол има дугу и сложену традицију у 
митолошким, епским и народним нарацијама. У Илијади, Хера се 
назива „кравоока”, што указује на специфичну визуелну и емотив­
ну моћ те фигуре: њене очи симболизују брижност, мудрост и за­
штиту, али и способност да посматра и надзире свет људи и богова. 



142

Та симболика снажно кореспондира са мотивом краве у српским 
народним бајкама, где се мајка Пепељуге, у одређеним верзијама, 
претвара у краву како би сачувала своје дете; овде крава постаје 
медиј за очување живота, преношење заштитничких особина и 
интимне брижности. Слично, у песми „Пастир у брдима” крава 
се јавља као непосредан елеменат завичајног простора и свакодне­
вице, али истовремено носи емотивно и егзистенцијално значење. 
Она је сведок и учесник дечјег раста, интимни „саговорник” и знак 
стабилности, мирноће и привржености. У свим овим контекстима 
крава делује као огледало за односе човека и природе, као носилац 
пажње, заштите и трајности, али и као посредник између разли­
читих светова: митског, народног и личног. Ова симболичка флек­
сибилност омогућава крави да буде истовремено реалистични еле­
мент руралне свакодневице и архајски, емотивно обојен знак унутра­
шње и духовне повезаности са завичајем. Завршна слика залазећег 
сунца, упоређеног са „великим крављим оком које се гаси”, заокру­
жује песму снажном визуелизацијом материјалног и духовног 
простора. Она истовремено означава крај дана, крај детињства и 
коначност живота, повезујући личну судбину (смрт мајке) са при­
родним циклусима. На тај начин песма „Пастир у брдима” артику­
лише завичај као темељни простор егзистенцијалног искуства, у 
којем се сусрећу природа, рад, језик и сећање, а који у зрелом 
добу постаје један од кључних оријентира у саморефлексији и 
идентитетској изградњи субјекта. Заменицама „онај”, „он”, „оног” 
успостављен је низ идентификације унутрашњег детета у лирском 
субјекту, који га сагледава из угла одраслог човека и дефинише 
као младог пастира у брдима. На тај начин и наслов песме у себи 
садржи две архетипске слике: пастира (дечака) и брда које је овде 
топос завичаја.

Својој мајци песник се враћа у још неким песмама, а њену 
смрт описује у песми „Мајка”. У овој песми развија слику одмота­
ног клупка из песме „Пастир у брдима”: 

Као пас на поздеру,7 таква је старост, сине,
умела је да каже, сећајући се дана
кад плело се на прелу и ткале се тканине,
и трлила се стабла од конопље и лана.

Једне вечери мајске сусрет се не размину:
смрт је обукла костим болничке постељине;
црни је бехар пао на моравску долину,
латице су се виле изнад наше планине.

7  Остаци конопље или лана после трљења.



143

У песми узвик Јао! са рођења детета и Јао! за мајком која је 
отишла са овог света постају уздах за мајком и свест о болу за њом 
„у дану који се без ње родио” у песнику. Но како то увек бива са 
мајкама, оне никада не напуштају своју децу, па се и Ружица пре­
ображава у оно што је за живота била, указујући на своје свепри­
суство у животу лирског субјекта: 

Волела је руже, Ружица је била,
руже су јој цвале кад се преселила

у небеску кућу са много балкона,
где, верујем, има дивних белагона.

Сад, када је нема, пролеће ме теши –
кроз мајске цветове она ми се смеши.

Једна поред друге, и једна наспрам друге, у идејном смислу 
стоје песма „Пастир у брдима” и „Дуд”. Прва посвећена мајци, а 
друга посвећена оцу. Двема фигурама које су најважније у детињ­
ству, и у сваком човековом добу. Песма „Дуд” тематизује завичај као 
простор памћења и међугенерацијске повезаности, при чему се 
пејзаж детињства конституише као носилац личног и колективног 
памћења. Простор Ланишта, именован и јасно локализован, јесте 
микротопос детињства:

У пределу детињства беше Ланиште:
мала крчевина у врлетним брдима,
где виђао сам и срну и лане,
и небо плаветније од плаветнила лана.

Ланиште је географски мала али значењем испуњена целина 
унутар ширег завичајног простора. Његова описаност кроз при­
родне слике (брда, срна, лане, интензивна боја неба) указује на 
примарну, чулно обојену перцепцију света, карактеристичну за 
детињство, у којој природа и субјект чине јединствено искуствено 
поље. Централни симбол песме јесте дуд, који се може тумачити 
као осовина завичајног хронотопа. Као стабло које расте „на међи 
њиве”, дуд заузима граничну позицију, између обрађеног и дивљег, 
рада и природе, прошлости и садашњости. Управо та граничност 
омогућава његову симболичку функцију места сусрета: под ње­
говим крошњама одвија се заједничко време оца и сина, у паузама 
физичког рада. Тако дуд постаје простор предаха, разговора и 
ћутања, односно медиј међугенерацијске трансмисије искуства:



144

На међи њиве растао је један дуд,
лиснатих грана, хладовит и горд,
под њим смо седели отац и ја
у паузама тешког разоравања земље.

У теоријском смислу, дуд се може разумети као место пам­
ћења (lieu de mémoire), у којем се индивидуално сећање везује за 
конкретан природни објекат. Он није само део пејзажа већ његов 
смисаони чвор. У њему се сабирају рад, породична веза и дожи­
вљај детињства. Повратак лирског субјекта на Ланиште, мотиви­
сан „мутном жељом”, активира механизам меморијског трагања, 
у којем се физички повратак у простор поклапа са унутрашњим, 
емоционалним повратком у прошлост.

Слика искошеног дуда уноси у песму мотив прекида и губитка:

Недавно, мутном жељом ношен,
обиђох Ланиште и затекох честар,
и на оном месту, разгрнувши шипраг,
угледах дуд, потпуно искошен,

лежао је тако, с гранама на земљи,
прекривен маховином, сав исцрвоточен,
још био је жив и шуморио је.
Загрлих дебло и заплаках – оче!

Дрво је оборено, распаднуто и нагрижено временом, али исто­
времено још увек живо, што указује на парадоксалну природу 
памћења: иако нарушено и фрагментарно, оно наставља да траје. 
Шуморење обореног стабла постаје метафора преосталог гласа 
прошлости, који иако ослабљен није и потпуно угашен. На тај 
начин песма успоставља напетост између некадашње пуноће зави­
чајног искуства и његове садашње, редуковане форме. Емоционал­
ни врхунац песме остварен је у гесту загрљаја дебла и апостро­
фираном обраћању оцу. Тај чин симболички спаја дрво и оца у 
исту фигуру. Дуд постаје замена за очинску присутност, док отац 
бива уткан у природни поредак завичаја. Тако се завичај не јавља 
само као простор географског порекла већ као мрежа емотивних 
и телесних веза, у којима природа преузима функцију чувара поро­
дичне и личне историје. Песма „Дуд” артикулише завичај као про­
стор у којем се укрштају природа, рад и породично памћење. За 
разлику од идиличне представе детињства, овде је наглашена ње­
гова пролазност и рањивост, али и истрајност унутрашње везе са 
одређеним местом. Дуд, као симбол трајања и пропадања, постаје 



145

кључна фигура завичајне поетике, у којој се губитак не поништава 
већ претвара у чин сећања и поетског сведочења.

Чак и када дечак одрасте и врати се у Ланиште, оца више нема 
у конкретној присутности, али његов утицај остаје уткан у сећање 
и у симболички простор дуда. Загрљај стабла у последњим стро­
фама песме функционише као пренесени гест очеве близине, што 
показује да фигура оца у завичају може да постоји и као емоцио­
нални и меморијски оријентир. Фигура оца, дакле, повезује више 
слојева завичајног искуства. Она је и конкретна, телесно присут­
на у раду и физичкој бризи о дому и земљи, и символичка, као но­
силац традиције, сећања и вредности које обликују дечје поимање 
света. Та симболичка улога оца доприноси формирању идентитета 
и унутрашње стабилности лирског субјекта, али и појачава ностал­
гију и свест о пролазности завичајног простора када се одрастањем 
губи непосредна присутност.

III

Дрво живота повезано са фигурама оца и сина појављује се 
и у песми „Круксе”, о песнику Миловану Данојлићу, који је у свом 
завичају Ивановцима имао плодну крушку која сину причињава 
радост када их бере. Како једне године крушка не рађа, а детето­
вој жељи ваља удовољити, песник купује крушке на пијаци и ве­
зује их на гране дрвета:

Тако нешто могао је само песник
који је крушке у детињству брао,
тамо где мука гони сељака
а сељак овцу, и где је свака
крштена душа крај кривог плота
кончићем везана
за дрво живота.

Песмом „Круксе” Вукашиновић сликом односа оца и сина 
приказује туђе детињство и туђ завичај, у којем удвољење жељи 
није испуњење хира детету већ гест којим се спајају животи свих 
генерација Данојлића, који се на овај или онај начин окупљају око 
омиљене крушке. Иначе, крушка је, као и дуд, у неким српским 
местима свето дрво и дрво заветине, а поштовање према дрвету 
у завичају је поштовање према прецима и потомцима – према по­
родичном стаблу. 

Слике завичаја припадају једнако и песнику и његовим прија­
тељима. Свако на овом свету има своје место под капом небеском, 



146

индиректно нам поручује песник Вукашиновић. Поред Милована 
Данојлића, ту је и „сељак интелектуалац” Ненад Михајловић, чији 
ће се завичај („Свој виноград сања окупан у млеку”) преобразити 
у завичај на небу („Сутрадан у Божје винограде оде”), као што се 
и Ружица вазнела са својих балкона у „небеску кућу са много 
балкона”.

У простору описане завичајности, поред централних фигура 
мајке и оца, трећи стуб детињства је – књига (слово, писање, чита­
ње). Песма „Каменово доба” носи дубоке и носталгичне мотиве, 
који истичу разлику између традиционалног живота и савременог 
света. Песник се присећа свог детињства, када је учење било блиско 
природи и људима, а камен и креда били су средства за образовање, 
за разлику од данашњих технологија. Симболика старог комшије 
Драгољуба Ћирића, који му је преносио своје знање, показује ва­
жност мудрости која долази кроз искуство. Камен као хладан ма­
теријал који је „топлији” од савремене технологије представља 
традицију и историју архетипа – првобитне артикулације писма. 
Песник истовремено признаје напредак који технологија доноси, 
али истиче да она не може заменити дубоку и искрену везу с приро­
дом и људима која је некада постојала. На овај начин истакнута 
је важност очувања наших корена и вредности које су дубоко 
укорењене у прошлости, а које модерни свет често занемарује:

Ту, где још тече Летица река
и свуд се шири кисело дрво,
још стоји наша каменотека,
у њој и моје слово је прво.

Сад после скоро шездесет лета
у руци држим магични знамен, 
светлећу таблицу интернета,
али топлији био је камен.

Сукоб модерног и старог налазимо и у песми „Свици”:

Памтим мале свице како су трептали
у шумним ноћима дечјег изобиља,
ено светлаваца! к њима смо трчали,
док су светлуцали сред мирисног биља.

Сада их не виђам, као што ни лето
нема онај мирис, зли комарци зује
налик дроновима што лете над светом,
док свиткају суперћелијске олује.



147

IV

„Пролеће у Бадровцу” једна је од оних песама испеваних у 
славу књиге, која је у песниковом детињству оставила велики траг. 
Пре свега, то је прва књига коју је добио својом заслугом учења 
у првом разреду за одличан успех. И њу ће пожелети, исто као и 
„још један дан да буде пастир у брдима / заваљен у траву са књи­
гом у руци”, што је чежња за безбрижношћу детињства:

Од тада, прођоше силне године,
и хрпе књига затрпаше ми живот,
само нема те једне, остадох је жељан
као и укуса прве чоколаде.

Андрићевским осећајем за књигу8 још једном ће нас подсети­
ти на ону чувену светлост коју исијавају књиге:

Гледао сам у њих, сијале су
неком необичном и непоновљивом светлошћу,
и када је дошао ред на мене
угледах у рукама бљештави предмет.

Песме циклуса садрже у себи реминисценције на детињство 
које су мотивисане глаголима враћати се, свратити, бити ношен 
„мутном жељом”. Сећања функционишу као места урањања у про­
шлост испуњену сликама, звуцима, аутентичним личностима, али 
и дубоким емоцијама које се осећају у песми:

Да се вратим, и тоном и сликом,
у детињство, и топлину гнезда,
дозива ме сетном хармоником
Пера Ћирић, с неба пуног звезда.

Ако је у песмама о песми и књизи, са којима кореспондирају 
многе друге песме других циклуса ове збирке, завичај поистовећен 
и са првим словом урезаним у камен поред реке, песник Вукаши­
новић у песми „Хармоникаш” описује музичара Перу Ћирића чије 

8  Једно од забележених сећања на детињство Иво Андрић оставио је у 
разговору за Политику описујући свој пут од куће до школе на којем се нала­
зила и сарајевска књижара у којој је први пут имао прилике да види мноштво 
књига, које су бивале још лепше и примамљивије када се излог увече осветли. 
Ту пред излогом књига које није могао да има због свакодневне оскудице, он је 
почео да машта и први пут да пише мислима.



148

је имање једино хармоника. Али његова песма и боемство део су 
детињства лирског субјекта, и зато се дугмад на хармоници пре­
ображава у сазвежђе: 

И сам, често, бежим у самоћу,
и певушим неке песме старе;
понекад ми звезде светле ноћу
као окца старе дугметаре.

Онако као што хармоника открива цео један свет уметности, 
тако и ћемане Симић Мије постаје Орфејева лира из детињства 
песника.

Насупрот животу упамћеном из детињства у завичају, стоји 
као општи контраст из садашњости песма „Посрнуће”, са темом 
незаустављивог пропадања и уништавања старих вредности и на­
чина живота у српском селу. Песник, кроз слике напуштених кућа 
и празних њива, описује дубоку тужну носталгију за прошлошћу, 
као и бол због губитка традиције и идентитета. Људи и природа 
се растварају у прашину, а песник, који је и сам део овог процеса, 
осећа се као мета, оптерећена теретом заборављеног света. Кроз 
ову песму песник упућује снажну поруку о непоправљивим про­
менама које су се десиле у друштву, али и о емотивној патњи 
коју су те промене изазвале. У овим стиховима појављује се још 
један песников завичај, а то је Стражилово (општи завичај свих 
српских песника):

Да нисам посут оним прахом
са Стражилова, из висина,
не знам куд бих са овим страхом,
тим црним дахом рушевина.

Потом се, поново у циклусу, уз њу јавља песма „Буђење”, која 
описује јутарње време као пуну слику живота на селу, где звуци 
природе, људи и животиња стварају особену композицију звуко­
ва и осећања. Ова песма користи богатство звукова и сензорних 
утисака како би дочарала животну сцену, истовремено изражава­
јући осећај раздвојености између прошлог живота и савременог 
доба. Песник описује животне звукове који долазе са свих страна: 
од петаљских звукова, рзања коња, мукања крава, до певушења 
птица и звукова који карактеришу природни циклус. Ови звукови, 
као и мириси и визуелне слике, стварају опипљиву слику мира 
који је био пун живота и активности. Овај живот, усклађен са при­
родом, приказан је као хармоничан и динамичан. Но песник се 



149

буди у савременом добу, које му делује као сурови контраст ономе 
што је раније било:

Будим се дуго, пуна је соба,
детиње слике душа је снила,
а пробуди ме садашње доба,
грак лудих врана, шум црних крила.

Грак лудих врана и шум црних крила симболизују непознате 
и хладне звукове модерног света, који замењују природу и лепоту 
прошлих времена. Тиме се читалац читалац наводи на размишљање 
о томе како је савремени свет, са свим својим технолошким напрет­
ком, изгубио неке важне елементе живота који су некада били 
присутни.

Последња песма циклуса, „Мала песма за великог Живадина”, 
посвећена је Живадину К. Митровићу. У песми је још једанпут 
кроз слику памћења приказана слика детињства око Мале Сугу­
бине, која очигледно иницира неке детиње митове, о Баш Челику 
и срцу које постаје птица, са циљем приказа односа туђине (Париз) 
и завичаја који, према песниковом схватању, одмах након човеко­
ве смрти постаје исто место само на небесима:

Пишем ти песму, драги Живадине,
док још миришу траве ливадине,
ту негде, близу Мале Сугубине,
у време страшне светске изгубине,

и памтим како некад беше велик
моравски бунар где живи Баш Челик,
и видим птицу из срца лисице
како узлеће, с трепетом, уз свице

што светлуцају и пламте, из близа,
као чаробне светиљке Париза,
и узносе те, из ове градине,
негде у светлост, драги Живадине!

У овом циклусу песама налази се на самом почетку и наслов­
на песма збирке, „Жалац”. Жалац је жаока, која етимолошки коре­
спондира са нашим глаголом „жалити”, те се у контексту циклуса 
врло јасно разлучује као мотив и тема носталгије за детињством 
и завичајем – оним што чини песникову завичајност, која га увек 
изнова „боли, печи и врти”, али песмом, вином и виолином и чуд­
новато лечи.



150

V

Анализом тематско-мотивских целина у збирци песама Жалац 
Верољуба Вукашиновића, с посебним освртом на циклус из збир­
ке „Звуци нестале хармонике”, утврђено је да мотиви детињства и 
завичаја заузимају централно место у песниковом поетском свету. 
Породица, а нарочито фигуре мајке и оца, представљају основне 
носиоце емотивног и идентитетског значења, кроз које се обли­
кује лирски субјекат и његов однос према прошлости. Завичајни 
топоними и личности из песниковог окружења додатно доприно­
се аутентичности и конкретизацији поетског простора, чинећи га 
препознатљивим и дубоко личним. Свет детињства приказан је 
као простор сигурности, припадања и првих животних искустава, 
али и као извор трајне носталгије (жалац који врти). Посебно место 
заузима мотив књиге и првог сусрета са читањем, који симболизу­
је почетак духовног сазревања и улазак у свет културе и уметно­
сти. Верољуб Вукашиновић кроз поезију о детињству и завичају 
чува лична и колективна сећања градећи поетски идентитет за­
снован на вредностима породице, традиције и културног наслеђа. 
Детињство и завичај у збирци песама Жалац јављају се као трајне 
и неисцрпне теме које обликују емоционалну и мисаону основу 
песничког израза, чинећи самим тим целокупно Вукашиновићево 
песништво оригиналним и препознатљивим у савременој српској 
поезији.

Мср Милица Д. Миленковић
Универзитет у Нишу
Филозофски факултет
Докторске студије србистике
milenkovicmilica89@gmail.com



151

СЛАВКО ГОРДИЋ

О ПРОМИСКУИТЕТУ ПОЕТСКОГ  
И ПРОЗНОГ ГОВОРА

Маргиналије

Као и сваки читалац, неретко застајеш пред питањима раз­
ликовних обележја поезије и прозе. Прве су ти помисли безмало 
анегдотске, по којима се прозни исказ упоређује са ходом а поет­
ски с плесом, док те оне друге, мало ученије, подсећају како у про­
зи претеже семантички а у поезији ритмички конститутивни чи­
нилац. У једном дневничком запису из 2016. привукли су ти, тако, 
пажњу естетичко-поетички коментари Ласла Блашковића и Бојане 
Стојановић Пантовић. Застао си најпре

...пред завршном песмом у Блашковићевој књизи Прасвршетак, 
где се песник – и учено и враголасто – пита: „Поезија или проза? 
/ Је ли то лажна раскрсница?” Ласло у својој поетској расправи 
даје реч десетини стваралаца и теоретичара који се изјашњавају о 
(не)помирљивости поменутих видова израза. Теби пак падају на ум 
скорашња критичка штива Бојане Стојановић Пантовић, која на 
примерима Павловићеве и Христићеве поезије показује продуктив­
ност нових начина орођавања стиха с прозним говором.

И овог лета, уз толике друге и друкчије обавезе и накане, опет 
помишљаш на различите књижевне недоумице и мртвоузлице. 
Непосредан повод овим белешкама је недавно прочитан сагласно 
интониран коментар тезе Јосифа Бродског по којој је песник изнад 
прозног писца будући, наводно, да је то природна хијерархија – јер 
песник може да напише неки прозни текст док се прозни писац 



152

ретко усуди да пише поезију. Без жеље и снаге да с нужном мето­
дичношћу распредаш вражије плетиво сваковрсних промискуи­
тета епског и лирског, прозног и поетског, па и суво фактографског 
с књижевноуметничким ставом и словом, на почетку свог недисци­
плинованог есејизирања на наговештену тему само ћеш подсетити 
на један свој оглед из Подсећања и наговора (2022) у којем показу­
јеш како су Ћосићеви Корени поетски роман бар онолико колико 
и најава потоњег епског замаха „српског Толстоја” којим је, унеко­
лико неочекивано, првотни заметак једне породичне хронике по­
примио својства и размере монументалног огледала друштвених 
и политичких спирала и серпентина у новијој повести Србије. Да 
нема стриктне поделе рада међу песницима и прозаистима ни вред­
носне хијерархије међу формама и видовима израза за које се они 
опредељују, показује на особен начин и чињеница да су у нашој 
књижевности (по давнашњем Деретићевом запажању) поетски 
романи и упадљива и значајна литерарна појава, као и да (по нови­
јим изучавањима Марка Недића) и песници по превасходству не­
ретко пишу романе. Да пак ни обрнут смер – тенденција приближа­
вања стиха прози – није данас ретка оријентација, те би изучавању 
и разумевању правих и „лажних” раскрсница поезије и прозе ва­
љало и из овог угла посветити пажњу. И нека ту буде тачка (или 
звездица) овом скоковитом и задиханом твоме уводу.

*

Прочитавши за сада само три од укупно седам томова Вук­
сановићевог дневника Из дана у дан (Архив Војводине, Нови Сад 
2024), издвојићеш из 2039 претежно фактографских записа прегршт 
оних одломака или тек искрица са изразито поетским белегом 
које потврђују како се песнички израз и доживљај света не туђе 
од прозе чак и кад њен жанровски постулат налаже стриктну, па 
и сиву и суву документарност.

Пре те потраге за лирским светлуцајима у надмоћно факто­
графском окружју ваља, међутим, макар овлашно оцртати простор 
тог окружја. Тај ћеш задатак поверити тек једној јединој, подужој 
реченици, налик онима које Миро Вуксановић доследно негује у 
роману Точило (2001) и многим од својих пригодних обраћања, 
срочених различитим поводима. Том реченицом можеш само на­
вестити смерове и теме Вуксановићевих послова и дана, минулих, 
текућих и предстојећих, од којих једни врве именима сродника, 
пријатеља, сарадника и угледника из минулих времена, од којих 
је аутор неке портретисао и у Матичином Српском биографском 
речнику (а да „речник личи на свет више од романа”, како би рекао 



153

Едуар Леве, чини се да је и прећутно уверење писца и историчара 
Вуксановића), док други следи мапу и календар ауторових кон­
таката, сусрета, путовања, књижевних наступа, (ауто)поетичких 
и политичких коментара, од којих ови други одсликавају мучан 
атмосферски притисак ситуације у којој једни од њега очекују да 
србује а други да се црногорчи, да би трећим, рекли бисмо матич­
ним смером овог дневника-реке потекла повест ствараочевих слат­
ких мука са сопственим делом и његовом рецепцијом, Семољ гором 
(2000, 2001) и њеним великим одјеком у читалачком и књижевно­
критичком свету, пажљивим стилским дорадама Точила и смишља­
њем не мање необичне књиге Куће говоре, која би читаоца (ево 
још једне измозгане аналогије) могла подсетити на Пола Остера 
и његов Зимски дневник, чија су тематска окосница двадесетак на­
сеља и станишта у којима је живео.

И – ту смо! Као и у безмало целом његовом опусу, престоно 
место Вуксановићеве „поетике простора” како у приповедним 
тако и у нефикционалним штивима управо су насеља и станишта 
родног краја и, посебно, родне куће у Крњој Јели. Повремени бо­
равци тамо и никад непретргнута сећања на планински завичај – а 
сећање (Erinnerung) је, макар по данас полузаборављеном Емилу 
Штајгеру, темељни појам „лирског стила”. Гласови, тишине и све­
тлости родног краја, дочарани поетским „интерполацијама” у пре­
васходно документарној прози, показују како „лирски стил” не 
мора бити туђ састојак ни у изразито прозном говору. Мотив зави­
чаја – упркос скептичним опаскама Сиорана и Адорна, од којих је 
једном завичај тек утопија срца, а другом не само да није идила већ 
има у себи и „нешто што је избегнуто” – у Вуксановићевом свету 
и говору свугда зрачи или ничим неосенченом радошћу или но­
сталгичним жалом. Ти просјаји су најлепша места у његовом днев­
нику. Са жаљењем за изостављене, наводиш само неколико детаља 
у којима се хроничар обзнањује као песник. Најпре застајеш над 
призорима кад је „у високој шуми, буковој, чуо како се вода у реци 
смеје”, што те наводи на потрагу за сличним местом у Андриће­
вим Знаковима поред пута, где чујемо воду која „сама себе пева”, 
да би потом, на прескок, ослушнуо „глас тишине” који аутор чује 
у телефонском разговору с драгим му људима из завичаја, где је, 
како каже другде, при сваком доласку „запљуснут свежином и свим 
што свежина носи”, посебно се дивећи и радујући светлости – као 
нигде чистој и прозрачној, која удружена с не мање чудесним 
аудитивним опажајима чини предео јединственим а његову слику 
„простором среће” (попут сродних стања духа у неких других 
писаца), екскламативно дочарану, уз друге сличне поклике, овим 
двема реченицама из треће књиге:



154

Нигде нема овакве светлости, ваздуха и воде. И нигде се тако 
упорно не слуша хук горе и хук вода, заједно.

Макар други и друкчији откуцаји душе и тела – које је по јед­
ној дефиницији „часовник садашњости” (П. Валери) – остављали 
у овом бележењу егзистенције свој неизбежан траг, како то већ бива 
са ведријим и мрачнијим сновима и несаницама, па и страхом од 
нестајања и смрти, биће да је ипак светлосна визија завичаја и нај­
јачи и најпостојанији поетски импулс и фермент дневника Из дана 
у дан. Такав твој утисак, дакако, не умањују ни они артистички 
тренуци текста у којима Вуксановић даје маха својим, опет поет­
ским, одступањима од поглавито хроничарског, нефикционалног 
законика жанра којем се приволео, какав је случај с понеким, ма­
хом концизним портретом нечијег књижевног дела. Кад би се 
морао одлучити за само један пример, онда би то био овај једно­
реченички запис о Бошку Петровићу.

Бошко Петровић, последњи можда српски интелектуалац кла­
сичног реда, наочит знак Новог Сада и Матице српске у њему, дуго­
годишњи, писац скулпторски укрштених прстију на рукама, је­
динствено простран, као песник нежан и шкрт, у жућкастоцрвеним 
сликама, рујан, есејист који провиђа више уметности појединачно 
и одједном, замаштан, приповедач и романсијер чије реченице иду 
као босутске и дунавске реке, лено, вијугаво, матичним путем и 
рукавцима, с обале на обалу, замодрено, у ритму који се ломи и 
мења, изненађује и понекад збуњује, увек говорећи исту истину: 
Бошко Петровић је писац пловних реченица.

*

Поетске валере налазимо и у књизи Зашто је петао престао 
да кукуриче и друге колонистичке приче (Академска књига, Нови 
Сад 2025) Милана Мицића, кога Душан Иванић у поговору пред­
ставља као „борхесовца, павићевца, пост-постмодернисту”, који 
„постаје историчар-писац или писац-историчар, неумољиво ства­
рајући судбине јунака у промјенљивим животним околностима”, 
али и ублажујући „трагичне видике” хумором, иронијом и ауто­
иронијом, те гротеском, бурлеском и лакрдијом „на народну”.

Тематско-историјски оквир Мицићевих колонистичких при­
ча оцртан је тек негде на средини књиге, у реченици која (и као 
пролог и као резиме) предочава фактографску преокупацију нашег 
историчара:



155

Јектика, масовно умирање деце, неразумевање власти и хладна 
дистанца околине, и уопште окрутно сунце колонизације, нису спре­
чили солунске добровољце из Лике, Херцеговине и Босне да дођу 
на имање Чекоњића у село В. у Банат, у обећану земљу белог хлеба.

Пре застанка над једном друкчијом, сновидном визијом коло­
низације једног од Мицићевих јунака, пресреће те помисао и пи­
тање како ли је то наша књижевност могла, углавном, прећутати 
ову велику историјску тему, укључујући и „хладну дистанцу око­
лине”, само овлашно наговештену у прози Вељка Петровића (кад 
приповеда о колонизацији по окончању Великог рата) и у поезији 
Жарка Васиљевића (кад опева долазак колониста у Војводину 
после Другог светског рата). Ево тог сна злосрећног а дуговечног 
Миле Муњаса, коме су сва деца поумирала од јектике, махом већ 
по рођењу, безимена и некрштена:

Миле лети. Али не лети онако као кад га је бугарска граната 
дигла на добруџанском фронту. Него лети, лагано, лепо. Неколико 
метара изнад тла. Гледа: бистру воду потока крај своје куће у Лици, 
тек израслу стабљику кукуруза у Банату, смеђу добруџанску земљу, 
дебели снег у Сибиру, топлу воду Жутог кинеског мора, лети дуго, 
врло дуго тик изнад воде Индијског океана, па онда изнад камења­
ра на Солунском фронту.

Оба наведена фрагмента ће у читаочевом памћењу бити нужно 
повезана и допуњена низом сродних сижејних појединости „пу­
столовне судбине колониста-добровољаца распетих између кон­
тинента колико и између родољубивих снова, заблуда, завичаја и 
грке отаџбинске (банатске) јаве”, како вели Иванић. Нека овде буде 
само припоменуто како је у првом фрагменту поменуто „неразу­
мевање власти и хладна дистанца околине” лајтмотивски праћено 
„мирисом незваних” који су у себи и око себе осећали ослободи­
оци и ујединитељи како на североистоку тако, поготово, и на севе­
розападу нове, југословенске државе, те да у сновидно дочараној 
мапи и календару одисеје српских добровољаца у другом одлом­
ку недостаје Америка, најдраматичнија тема и мета пустоловних 
странствовања Мицићевих јунака.

Ако је прича израз догађаја, причање је догађај израза. Отуд 
није пука игра речима Иванићева тврдња о законитој вези „пусто­
ловне судбине колониста-добровољаца” са Мицићевом „великом 
језичком пустоловином”, прози несвојственим језиком тропа и фи­
гура, игром са актерима приче, „њиховим идентитетом, животним 
путем, изгледом и стасом”. Велики распон од бритке сатире до 



156

„лирске оазе” (Д. Иванић) Мицић премошћује вербалном маштом 
која парадоксом и оксимороном мири непомирљиво, као, на при­
мер, у случајевима сложенице „бол-осмех” и синтагме „бујна 
скромност”, којима дочарава егзистенцијална и душевна против­
речја својих јунака.

С подједнаком поетском инвенцијом Мицићева проза, макар 
по твоме утиску, оркестрира и оне гласне, неретко карикатурално-
-хиперболичне, па и урнебесне сцене и сазвучја, као и оне тихе, 
па и болећиве, сатрепетне тренутке у приповедању (и опевању) 
догађаја и судбина које одлазе у неумитни заборав. Од ових дру­
гих, получујних и сетнијих, издвајаш само један колективни пор­
трет ослободилаца и ујединитеља и два појединачна, опет концизна.

„Сви они на лицу и телу носили су пеге несреће и рата”, рече­
но је за српске ослободиоце из 1918. Један од њих је био „висок, 
широких рамена, са благом странпутицом нежности у очима, коју 
је примећивала једино његова жена”, док је други био и изгледао 
„претерано жилав и намрштен као да је изгнан из сваке радости”.

Излишно је, ваљда, и напомињати како искази о „пегама не­
среће и рата”, „благој странпутици нежности у очима” и изгнан­
ству „из сваке радости” имају изразито поетски белег и бивају, уз 
безброј стилски истородних места, структурно и жанровски рав­
ноправан (ако не и надмоћан) елемент у окружју прозног говора.

*

Забележићеш, на крају, и неколико запажања и нагађања по­
свећених оном на почетку записа поменутом обрнутом смеру „оро­
ђавања” прозног и поетског израза или, смелије речено, све уочљи­
вијем растанку стиха с метром, изосилабизмом, римом и другим 
певним средствима гласовних подударања и повезивања у стро­
фичном и астрофичном песничком говору. Очигледности, дакако, 
у књижевности лако преваре и ученије прогнозере, па су их тако 
превариле и пре неколико деценија кад су олако предсказивали 
залазак везаног стиха, сталних облика и, посебно, кратког стиха, 
понајпре осмерца и седмерца. Тај залазак, међутим, као да се упра­
во сад догађа – па ти се, са живом свешћу о ризику овакве прог­
нозе – у овом часу чини како нас у годинама које долазе очекује 
упадљив узмак поезије везаног стиха, чији би, можда, последњи 
витезови били Ненад Грујичић, Драган Хамовић, Верољуб Вука­
шиновић и Бошко Сувајџић.

Уплив прозног (и есејистичког) тона и језика у савременој 
српској поезији – чији је стих неретко тек типографски знак пре­
познавања – нема аксиолошких импликација. Костимирани као 



157

песма, може и кратка прича, концизна рефлексија или тек „крхо­
тина, прах језика и света” (Чарлс Симић) домашити неспоран 
естетски ниво, као што се оваквим записима може догодити и удес 
слова по води. Питање на које немаш одговора гласи који је дубљи 
или виши смисао прерушавања прозе у стихове. У страху од погре­
шног одговора, прибегаваш нагађању није ли стих оставштина 
прошлости – те га ново доба, да му није завештан, не би ни изми­
слило, како претпоставља Валери, ако се добро сећаш. Пада ти на 
ум и помисао да је стих, поготово данас и у нас, понајпре сигнал 
да је оно што читамо поезија, макар аутор био или не био свестан 
да је поезија као уметност језика феномен шири и виши од стиха 
и стихотворства.

Како год, све су чешће књиге стихова који би штампани in 
continuo били чиста проза, мање или више успела. Било би, у по­
трази за доказима, корисно прелистати песничке збирке из едици­
је „Поезија данас” – крштене вероватно по истом наслову књиге 
Александра Петрова из далеке 1980. године – коју издаје Повеља 
у Краљеву, данас незваничној песничкој престоници Србије. Из­
двајаш, за илустрацију своје приче, само две неспорно вредне књи­
ге из овогодишње продукције поменутог издавача (једна је двеста 
дванаеста, а друга двеста шеснаеста у дугом низу едиције) у који­
ма њихови аутори, упркос разумљивој генерацијској и поетичкој 
раздаљини, показују упоредиву блискост у „орођавању” стиха са 
прозом на начин и у мери „неупадљивог мајсторства”, како би го­
ворећи о Христићу рекао Лалић.

Ни у збирци Бојана Васића (1985), с насловом Кротко, ни у 
Покопаном рту Дејана Илића (1961) нема ни једне једине риме, 
при чему првопоменути с апсолутном доследношћу избегава и 
строфички построј песме. Нигде ни у једног ни трага од било ка­
квог милозвучја, док су им тзв. опкорачења такође слободна од 
било какве ритмичке функције. Чини ти се, штавише, да престро­
јавањем у прозу њихови стихови не би ништа изгубили ни добили. 
Тематско-мотивске сличности су им, дакако, мале, мада их обо­
јицу приближава прозном изразу склоност рефлексивно-есеји­
стичком ставу – путописним и медитативним реминисценцијама 
(обично у суседству са „естетиком свакодневице”) на Рим, Равену, 
Дантеа, Тинторета, Де Кирика, Гетеа, Унгаретија, Песоу и Ханд­
кеа, у Илићевом случају, или пак на раздаљине од Каспијских до 
Купрешких врата, те оне од Тукидида и Византије до Глине и 
Козаре, на Васићевој песничкој мапи и календару.

На самом крају и реч-две о крају ових бележака, који би морао 
наликовати некаквом закључку. Помишљаш, први пут у веку, како 
би можда било паметно да се у раду на оваквим списима најпре 



158

напише закључак, као што паметни људи пишу увод својим рас­
правама тек кад их окончају. Било како било, дугујеш признање 
евентуалном читаоцу да је ово штиво теоријски неутемељено и да 
му је избор грађе ближи статистичкој техници случајног узорка 
неголи истраживачки промишљенијем приступу теми. При свему, 
туђа и мучна недоумица чему оваква и слична мозгања кад се и 
дом и свет обрео у планетарном зловремену, предратном и ратном. 
Или нас донекле оправдава цинична истина да, како би рекао Лав 
Шестов, није улога филозофије да охрабрује него да узнемирује, 
те да отуд ни позвање поезије није друкчије. „Не, нисмо рођени 
да бисмо били / задовољни, нико нам то није / обећао.” Управо тако 
гласи завршетак једне песме Дејана Илића.

Август–септембар ’25



159

ДЕЈАН МИЛОРАДОВ

ОКУЋАВАЊЕ И ЗАХЛЕБЉЕЊЕ  
ДИНАРСКИХ КОЛОНИСТА У КЊИЗИ  

КУЋА И ХЛЕБ МИЛАНА МИЦИЋА

Књига историчара Милана Мицића Кућа и хлеб (2021) у изда­
њу Банатског културног центра из Новог Милошева у свом наслову 
обухвата две речи које се веома често употребљавају у свакоднев­
ном говору просечног говорника српскога језика. Иако на први 
поглед обичне и уобичајене, ове две речи имају специфичну тежи­
ну у духовној и материјалној култури Срба. Оне сублимирају сав 
живот и неизбежну људску борбу за свакодневну егзистенцију. 
Две од шест основних физиолошких потреба сваког човека иска­
зане су у наслову ове књиге, а то су потреба за сном и потреба за 
храном. Колико су кућа и хлеб значајни у традицији српскогa на­
рода, сведоче многе народне пословице, изрeке, чак и клетве ‒ које 
у себи обухватају ове речи као главне актере и чија су значења јасно 
емоционално обојена: нпр. Немати куће ни кућишта „немати 
нигде ничега”, Бити код своје куће „добро се сналазити, осећати 
се угодно”, Закопати кућу „истребити, затрти породицу”, У сваком 
селу прави кућу „свуда стеци себи пријатеље”, Није кућа тијесна, 
док није чељад бијесна „ако су људи скромни, могу се задовољити 
оним што имају”, затим Бити на белом хлебу „очекивати изврше­
ње смртне пресуде”, Дочекати кога с хлебом и сољу „пожелети 
коме добродошлицу”, Нема за нас овде хлеба „нећемо овде ништа 
постићи”, Лези, хлебе, да те једем „каже се ономе ко не ради ни­
шта”, Ко тебе каменом, ти њега хљебом „зло врати добрим”, Хлеб 
му се огадио итд.

Књига Кућа и хлеб бави се животним питањима колонистич­
ких породица у Војводини у периоду између двају светских ратова, 
тачније од 1920. до 1941. године, када је Краљевина Југославија 



160

аграрном реформом организовала насељавање подручја према 
Мађарској и Румунији за српске ратне ветеране и њихове породи­
це из динарских крајева и српске оптанте из Румуније и Мађарске. 
(Оптант је особа која се опредељује за држављанство.) Као што је 
наслов књиге подељен на поменуте две речи које имају и снажну 
симболику и упечатљиво значење, тако је и сама књига подељена 
у две целине које су везане за окућавање и захлебљење колониста. 

Како би што сликовитије и аутентичније приказао све неда­
ће и проблеме које су колонисти имали у новој средини, Милан 
Мицић се служио архивском документацијом, дописима, писмима 
које су писали сами колонисти или локалне старешине задужене 
за колонизацију. Низањем ових текстова, извлачењем из њих су­
штински важних детаља и активним учестовањем у њиховом при­
казу аутор је на прозни начин дочарао аутентичне догађаје који 
су се збивали у време када су колонисти започињали нови живот 
у другачијем културном, географском и дијалекатском окружењу. 
Будући да је приказана архивска грађа писана у првој половини 
XX века и да су је исписивали говорни представници различитих 
дијалекатских зона које су другачије од оне у којој су се задесили, 
с језичког становишта веома је занимљиво посматрати утицај 
нове средине на говор динарских дошљака, поготово уплив екави­
це на јекавски говор. Ови текстови такође чувају и богату дијале­
катску лексику која се може подвући и извући пажљивим читањем, 
што представља веома значајан извор за лингвогеографска изу­
чавања српских говора из тог периода и за њихово поређење са 
савременим приликама на територији Војводине. Уједно можемо 
сазнати, на пример, да су колонисти из околине Фекетића имали 
проблема с употребом матерњега српског језика, јер су од дирек­
тора једне осигуравајуће куће добијали дописе на мађарском јези­
ку, што је доводило до тога да су се осећали као национална ма­
њина у својој отаџбини за коју су се жртвовали.

У првом делу књиге под насловом „Бескућништво и кућа” 
аутор се бави проблемима које су колонисти имали у вези с просто­
ром за пребивање, пре свега недаћама у почетном периоду бес­
кућништва, а онда и самом градњом кућа и њиховом употребном 
вредношћу. Кућа као појам иначе представља термин који подра­
зумева грађевински објекат за становање који има кров, врата, про­
зоре, зидове итд. Према материјалу од ког су сачињене куће могу 
бити различитог типа, што утиче на то да се у језику појављују 
посебне лексеме за њихово именовање. Из једног писма сазнајемо 
како су у Александровом Гају, колонији на граници с Румунијом, 
досељеници правили чатрље, сходно свом имовном стању ‒ чатрља 
је „мала кућа саграђена од слабог материјала”. У неким српским 



161

говорима ова реч се јавља и у облику чатрња. У књизи затим та­
кође добијамо информацију о томе како је један колониста код 
Бачке Тополе, пореклом с јекавских простора, објекат за станова­
ње, односно кућу ‒ називао једноставно стан, иако се ова реч у 
урбаним срединама односи на стамбени простор у зградама за ста­
новање. Лексема стан у свом старијем значењу управо означава 
кућу. Објекат сличан чатрљи била би и колиба, коју су од слабијег 
материјала себи градили као привремени дом колонисти који нису 
имали крова над главом. Овакве куће, сазнајемо и то, у банатском 
Александрову покривали су тулајем, тј. посеченим стабљикама 
кукуруза. Управо лексеме стан и колиба припадају пастирској 
терминологији, a у динарским крајевима означавају привремена 
склоништа за пастире током сезонске испаше стоке, направљена 
од камења, грана, прућа, коре дрвета и сл. Један аграрни надзор­
ник мале и убоге куће колониста чак је назвао избама.

Како на једном месту Милан Мицић образлаже, колонисти 
из Лике су, рецимо, као привремено стамбено решење правили 
брвнаре, што је био покушај да се начин живота из старог краја 
пренесе у место колонизације. За те потребе колонисти су железни­
цом из Лике довозили дрвену грађу за прављење ових врста кућа. 
Код Бачке Тополе 1922. године претходни власник велепоседа 
развлашћен је како би се доделила кућишта досељеницима из 
Лике. Кућиште овде означава „земљиште, терен за подизање куће, 
плац”. Колонисти су ипак тежили да што пре саграде себи куће, 
како каже Милан Мицић, „традиционалним начином градње у 
Панонској низији”, а то је подразумевало тзв. набијање кућа, тј. 
прављење кућа од набијене земље ‒ набоја. Такве куће су у Бачу 
1935. године називали набијача, саграђене управо од набијене зе­
мље, и изједначили је с термином земуница. Овде би требало ипак 
скренути пажњу на то да набијача и земуница нису исто; земуни­
ца јесте „кућа испод површине земље”, а не „кућа од набијене 
земље”. У овом примеру јасно се показује како је начин грађења 
куће у Војводини као и њен назив био посве непознат колонисти­
ма из динарских крајева. Пошто се набијача правила од земље, 
њима је било логично да се таква кућа назива земуница. Аутор 
књиге Кућа и хлеб даље нам пружа сазнање, на пример, да је један 
колониста из околине Вишеграда 1934. године у Руском Селу пра­
вио типичну кућу од черпића, тј. од непечене опеке од блата, воде 
и плеве или исецкане сламе, која се суши на сунцу. Таква би се 
кућа, рецимо, називала черпићара. Досељеник из Грађана код Це­
тиња 1936. године пише да су добровољци морали од мало земље 
издржавати породицу и стоку те подићи „нешто уџерице”. Лексеме 
чатрља и уџерица јесу синоними.



162

Колонистима није само изградња куће била проблем; требало 
је саградити и помоћне објекте у дворишту и за стоку и за држа­
ње сточне хране, нарочито кукуруза. Често се дешавало да због 
одсуства могућности изградње сточних стаја и обора насељеник, 
чим сагради кућу, зими у једну просторију смести породицу, а у 
другу краву. Објекат на стубовима у коме се држи кукуруз у клипу 
у целој Бачкој и западном Срему у периоду после Другог светског 
рата назива се чардак, у већем делу Баната котарка, у источном 
Срему котобања, на југоистоку Баната амбар, док се понегде чује 
и кош. (Ови подаци преузети су из Речника српских говора Војво­
дине.) Из књиге Милана Мицића сазнајемо да је колониста из Пот­
кома код Стоца у Херцеговини овај објекат називао котарка, што 
се подудара с данашњим банатским приликама.

Други део књиге носи наслов „Хлеб”. С простора који су били 
пренасељени и у којима је владао страх од глади проузрокован ло­
шом земљом и многобројном породицом, након рата који је само 
појачао немаштину и оскудицу, динарско становништво долази у 
тзв. земљу белог хлеба. Тако, рецимо, свештеник из Крњеуше код 
Босанског Петровца сведочи да се 1918. године због неродне године 
народ храни копривом, зељем и цријемушом, а да народ у Срему 
и Бачкој купује пшеницу и кукуруз те доноси кући. Овај податак 
драгоцен је не само за историчаре и етнологе него и за лингвисте. 
Овде сазнајемо да се јестива и веома хранљива зељаста биљка 
Allium ursinum у Крњeуши назива цријемуш. У српским говорима 
сусрећу се различити облици овог фитонима: цремош, цремужа, 
цримужа, сремуш, сријемужа итд. С друге стране, услед опште 
глади у Билећи су се хранили корењем и кужељинама. Овако се 
у Херцеговини назива окруњен клип кукуруза, који се у различи­
тим крајевима Српства зове окомак, шапурика, чокањ, чутка, ко­
чанка, комиљка итд. Срби староседеоци нису благонаклоно гле­
дали на досељенике из Лике и Херцеговине, те су им се почетком 
двадесетих година ругали узвикујући им да ће целог живота јести 
куљу, алудирајући на то да немају хлеба. Ово је забележено у Срп­
ској Црњи, те тако сазнајемо да се у овом месту јело од куваног 
кукурузног брашна називало куља; поменимо и то да се у многим 
крајевима Војводине ово јело и данас зове жгањац, качамак, ма­
карун, мамаљуга, палента, пуља или пура. А да се у Банату бели 
хлеб јео сваког дана, сведочио је добровољац из околине Бихаћа.

Овај део књиге такође пружа драгоцене податке о томе како 
се понашала лексема хљеб у екавској средини и како су старосе­
деоци називали ову основну животну намирницу. У једном запи­
су у новинама из 1922. године читамо да је колониста из Лике, који 
је у тексту употребио јекавицу, изјавио да је био захвалан Богу 



163

када је имао хлеба за Божић. Да је у овој речи вероватно интерве­
нисао уредник или новинар, сведочи нам колебање писања гласа х 
у датом тексту, и то у истим облицима речи (нпр. једном бих, дру­
ги пут би). Такође је записано да је добровољац из Брајића код 
Будве својој породици говорио да у Банату има „хљеба и сланине”, 
док је колониста из Херцеговине 1924. године писао да су колони­
сти у Вајској код Бача „потпуно упропашћени тако да немају ни 
парче хљеба себи”. Да се хљеб није правио само од пшенице, ви­
димо и у запису из Жедника код Чантавира: „Усљед економске 
кризе доживјели смо у већем броју да оскудевамо без коре хљеба 
кукурузове.” Код оптаната јасно је који се облик употребљава у 
Румунији, о чему сведочи Н. Ердељан, чије презиме указује на 
његово порекло: „Годишњи леб не можемо из ове земље зарадити.” 
Исти облик записан је и у Хајдукову код Суботице, у Стајићеву 
код Великог Бечкерека, данас Зрењанин, и у Старој Кањижи.

Занимљиво је да у свим документима које је Милан Мицић 
пажљиво одабрао и приказао у својој књизи нема ниједне потврде 
за стару српску реч ‒ крух. Ова лексема у српским говорима јавља 
се у фонетским варијантамa кру, крув, крук и круг. Облик крув за­
бележен је, рецимо, и у западној Србији.

Остаци пожњевеног жита у српском језику обележавају се 
именицом женског рода ‒ стрн. На једном месту у књизи пак на­
лазимo облик ове речи који одудара од етимолошког и творбеног 
обрасца. Запис је из Српске Црње, а непознато је одакле је пореклом 
онај који га је писао: „Око стаја је све запуштено, запрљано, што 
све долази од нечистоће, ђубрета, бацања стрине.” Дакле овде је 
употребљен облик стрина, који није забележен у нашим дијалек­
тима у овом значењу. Поставља се питање је ли облик стрина са 
значењем „остаци пожњевеног жита” особина датог говора или је 
говорник случајно, аналошки према именовању за стричеву жену, 
употребио ту реч. Овим проблемом се отвара могућност лингви­
стичког истраживања о датој лексичко-фонетској појединости.

Аутор нам такође даје информације и о једном жаргонском 
изразу који се употребљавао у времену између двају светских 
ратова, а то је продаја у зелен, чије значење 1926. године посредно 
појашњавају чланови оптантске аграрне заједнице у Новој Црњи: 
„Чланови ове заједнице су унапред продали усеве како би прежи­
вели.” Овај израз јавио се на селу, како 1936. године каже српски 
лингвиста Данило Вушовић, „у вези са трговањем пољским усе­
вима на њиви док су још зелени ‒ куповањем ’на зелено’. Наиме, 
сиромашнији сељаци у крајњој нужди продавали су траву, воће, 
жито и друге пољске усеве на њиви док су још зелени. И наравно, 
многи трговци користећи се тиме уцењивали су сељаке и узимали 



164

су те плодове буд за што. Ти трговци који су куповали усеве ’на 
зелено’ прозвати су зеленашима.”

Милан Мицић пише веома једноставним стилом, лагано, течно 
и без употребе тешких израза и страних термина. Његове речени­
це одишу јасноћом и прецизношћу. Иако је књига пуна података, 
историјских информација о људима и њиховим недаћама, аутор 
се веома добро сналази у грађењу и реченица и самог тока писања. 
Документа су изванредно подељена у две целине, а њихови делови 
граде се полако и приповедачки као прави прозни текст, тако да 
читалац стиче утисак да чита историјску приповетку. Закључци 
Милана Мицића веома су одсечни, конкретни, на први поглед 
сурови и веома критички, али књига се другачије није ни могла 
закључити осим освртом на апсурд историје и немоћ власти Кра­
љевине Југославије. Књига Кућа и хлеб представља, између оста­
лог, драгоцен извор не само за историјска него и за лингвистичка 
проучавања. Пажљивим читањем ове сјајне монографије може се 
увидети да се неке језичке појединости могу отварањем страница 
не тако давне историје сагледати из другог угла или пак открити 
нове, дотад непознате науци о језику.



165

К Р И Т И К А

ПЕТАР ПИЈАНОВИЋ О СРПСКОЈ КУЛТУРИ  
ОД НАЈСТАРИЈИХ ВРЕМЕНА  

ДО КРАЈА 20. ВЕКА

Петар Пијановић, Кратка историја српске културе, Завод за уџбенике, 
Београд 2025

Кратка историја српске културе, пета књига Петра Пијановића, 
истакнутог и веома активног књижевног критичара савремене српске 
књижевности и угледног теоретичара књижевности и културе, за основни 
предмет има критичко и културолошко тумачење целокупне културе 
српског народа од најстаријих времена до почетка двадесет првог века. 
Она је завршни резултат ауторовог тумачења феномена српске културе 
настала на основу претходних ауторових књига на исту тему. Те претход­
не књиге – Анђели и ратници – стара српска култура, Српска култура 
у 18. и 19. веку, Српска култура од 1900. до 1950. године и Српска култура 
двадесетог века, коју је управо објавила Матица српска – добиле су у 
Краткој историји српске културе своју скраћену и синтетичку верзију, 
у којој су у малом, као својеврсни резимеи ранијих наслова, обухваћене 
све четири ауторове претходне књиге о српској култури. Иако је наста­
ла на основу ранијих истраживања, раније композиције и периодизаци­
је српске културе, области и појава у култури које су протумачене у већ 
објављеним књигама на исту тему, Кратка историја српске културе 
може се сматрати потпуно новим истраживачким и научним делом. У 
њој се не понављају раније обимне и веома детаљне критичке форму­
лације и анализе појединих области, времена и имена српске културе, 
већ се дају нови, сажетији текстови о њима, прилагођени широком кру­
гу корисника. Поред задржане периодизације српске културе на стару, 
средњовековну, нову и модерну, у њој су такође задржане и вредносне 
оцене о српској култури и свим важнијим појавама, процесима и допри­
носима појединих стваралаца српске културе њеном развоју, а тиме и 
очувању националног и културног идентитета српског народа кроз вре­
ме од готово миленијум и по његовог историјског постојања. 



166

И Кратка историја српске културе је, као и претходне књиге, та­
кође капитално дело српске културологије. За разлику од других зема­
ља, код нас не постоје сличне књиге, посебно не тако широко засноване, 
с предметом тумачења свеобухватно сагледаваним. Треба ипак поме­
нути књигу о истом истраживачком предмету некадашњег факултетског 
професора српске књижевности Јована Деретића, насталу на основу 
његових предавања студентима, коју су они приредили и објавили 2001. 
године, и књигу Дечјих новина из Горњег Милановца из 1994. године 
групе аутора, међу којима је био и Новица Петковић, који је обрадио 
област књижевности. Такође су поједина поглавља у десетотомној Исто­
рији српског народа, коју је својевремено објавила Српска књижевна 
задруга, посвећена српској култури, језику, књижевности и уметности, 
од најстаријих времена до краја Првог светског рата. Али та су поглавља 
писали различити аутори и она су нужно била без јединственог истра­
живачког и методолошког приступа. Такође постоје књиге сличне при­
роде у којима су парцијално обрађене поједине стваралачке области 
које припадају српској култури и посебно уметности, на пример музика, 
сликарство, архитектура, књижевност, драма и позориште и друге, али 
оне су или дело групе аутора или су у њима обрађени само одређени 
периоди у развоју тих стваралачких области. Пијановићева књига оди­
ста је у правом смислу прва ауторска књига о српској култури у којој је 
она јединственим методолошким приступом обрађена од најстаријих 
времена до данашњих дана. 

Кратка историја српске културе, као и претходне ауторове књи­
ге на сличну тему, компонована је према двоструком методолошком 
принципу – тематском и хронолошком, при чему су оба принципа међу­
собно условљена најважнијим особинама српске културе у вековима 
који су остали за нама. Већ сами наслови поглавља, а то су поред „Увода” 
још и „Стари свет и антика”, „Средњи век”, „Ново доба” и „Модерна вре­
мена”, наговештавају основне истраживачке предмете ове веома добро 
замишљене и остварене књиге. У њој се, осим главне, такође налазе и 
многе друге тематске целине непосредно или посредно произашле из 
културне историје српског народа и с њеним кључним садржајима, с 
правцима развоја и нужним променама кроз које је пролазила, при чему 
је и сама култура повратно деловала на развој друштвених односа. Она 
је зато посматрана као битан услов за вековно трајање друштвене и на­
ционалне заједнице и као кључна потврда националне и језичке самосвој­
ности њених припадника. Тако обухваћена, садржина књиге на посебан 
начин сугерише читаоцима да је Пијановићево истраживачко поље било 
веома широко, да се кретало од кључних области духовне и материјал­
не културе, високе, популарне и народне, и да је посматрано и тумачено 
у сталној интерференцији многих међусобно повезаних појава културне 
и друштвене природе, што је његовом тумачењу омогућило садржинску 



167

свеобухватност и веома релевантне научне резултате. Кратка историја 
српске културе ипак се методолошки донекле разликује од претходних 
ауторових књига о српској култури, јер је у њој култура доминантно 
посматрана синтетичким истраживачким погледом, док је у претходним 
књигама доминирала комбинација аналитичког и синтетичког метода 
у тумачењу појединих појава у култури и доприноса истакнутих ства­
ралаца њеном развоју. Зато је Кратка историја с разлогом ослобођена 
детаљније научне апаратуре из ауторових претходних књига на исту 
тему и на тај начин знатно прилагођена лакшем прихватању представље­
них садржаја широком кругу будућих корисника.

Већ у првим поглављима књиге, у којима се говори о српској кул­
тури у најстаријем времену, од доласка Словена на Балкан, примања 
хришћанства и писма, све до краја средњег века, као првом периоду раз­
воја националне културе, српског језика, књижевности, уметности, јав­
ног, друштвеног и приватног живота, објављена су не само истраживачка 
начела од којих је Пијановић полазио него и јасна периодизација развоја 
културе све до данашњих дана. Посебно је обрађен најстарији период, 
период словенске и старословенске културе, која је код Срба, нарочито 
у народној култури, наставила да постоји и функционише и после при­
мања хришћанства и добијања писма. Стара српска култура, према Пи­
јановићевом истраживању култура средњег века, траје од примања хри­
шћанства све до Велике сеобе 1690. године, дакле дуже од европске 
културе средњег века, у којој нови век почиње открићем Америке и 
Гутенберговог открића штампе. То је период најдужег трајања култур­
ног дисконтинуитета код Срба. Доцније је заостајање за културом дру­
гих европских народа бивало све краће, да би се крајем 19. и почетком 
20. столећа оно потпуно изгубило. 

Српска култура новог времена траје, дакле, од доласка Срба у Аустри­
ју почетком 18. века до краја 19. и почетка 20. века, када се у потпуности 
прихватају елементи модерне европске културе, али се, као и код већине 
других европских народа, задржавају поједине вредности традиционал­
не народне културе. За разумевање културних процеса у последњим сто­
лећима веома је битна чињеница што је српски народ у првом периоду 
тог времена живео у три различита политичка простора, у две царевине, 
Турској и Аустрији, и у Млетачкој републици, а у другом у делимично 
па коначно ослобођеној Србији, са деловима народа који су још остали 
у турској и аустријској, односно аустроугарској царевини, а затим, у 
двадесетом веку, у готово свим републикама заједничке југословенске 
државе. Сваки геополитички простор је, са своје стране, имао одређене 
културолошке особине чије последице су се непосредно или посредно 
одражавале и на свакодневни живот српског народа на том простору. 
После словенске и српско-византијске културе, затим европске, једним 
делом медитеранске и средњоевропске, прелазак на западноевропску 



168

културу последња је етапа у развоју српске културе, са наговештајима, 
како предвиђа аутор, да ће се с новим технолошким открићима у другој 
половини 20. и почетком садашњег века и српска култура неминовно 
приближавати глобалним културним токовима.

Петар Пијановић, дакле, српску културу није посматрао искључи­
во у административним границама националне државе и одвојено од 
европске и медитеранске културе, али ни одвојено од широког српског 
језичког простора. Стога он подједнаку истраживачку пажњу посвећује 
култури српског народа у свим крајевима у којима живи наш народ и у 
којима се говори српски језик, у Србији, Црној Гори, Босни и Херцего­
вини, Хрватској и у околним земљама у којима живе Срби, па и у дија­
спори. Он националну културу види као културу у којој се, као и код 
сваког другог народа, преламају утицаји различитих култура, у српском 
средњем веку најпре византијске, затим исламске културе, нарочито у 
време турске владавине српским простором, па и дуже, а од осамнаестог 
века аустријске, мађарске, руске, у деветнаестом веку немачке и руске, 
као и француске, енглеске, односно сваке културе која је српском народу 
могла бити од користи у свакодневном животу и у различитим видови­
ма културне, друштвене, политичке, научне, стваралачке и приватне 
комуникације. Прожимање различитих елемената аутохтоне српске и 
словенске културе и културе која долази са стране, односно аутохтоних 
и рецептивних културних модела, како је говорио Јован Деретић у првом 
реду имајући у виду књижевност, што се може односити и на друге обла­
сти стваралаштва, давало је посебну садржину и значење културном 
стваралаштву српског народа, колико у књижевности и уметности, то­
лико и у друштвеном, јавном и приватном животу, 

Уз нужну „трансформативну моћ српског народа”, како је нагласио 
Пијановић, и његова култура је спонтано проналазила путеве сопстве­
ног развоја у различитим државним, језичким и конфесионалним сре­
динама, притом се чврсто држећи свога језика, своје вере, историје и 
националног идентитета. У различитим културним средиштима Срба 
у најновија три века, од Беча и Пеште, у које је Великом сеобом доспео 
наш народ, преко Трста и Венеције, до Дубровника, Загреба, Цетиња, 
Сарајева и Мостара, у којима су живели и деловали наши ствараоци, 
као и Новог Сада и Београда као главних националних центара културе 
у последња три столећа, постепено се мењао јавни и приватни живот 
народа, који се, захваљујући новој културној средини, од старих источ­
њачких навика постепено окретао новим животним садржајима и при­
ближавао се средњоевропским и западноевропским културним модели­
ма. Иако су центри нове културе у туђим државама својим садржајима 
бивали асимилаторски оријентисани према народу који је силом исто­
ријских промена доспео у њихову средину, ипак су били принуђени да му 
оставе одређене могућности и за задржавање оних животних вредности 



169

које су чувале његову традицију, национални и културни идентитет, за 
чије су се очување, с друге стране, још више и упорније борили најбољи 
представници самог српског народа.

Тумачећи српску културу од осамнаестог века, века просвећености, 
и њеног приближавања европским културним моделима, до последњих 
деценија двадесетог века, Пијановић је у новим поглављима Кратке 
историје српског народа са основних „видова друштвеног и приватног 
живота, социјалне и историјске антропологије”, како је нагласио, прела­
зио и на тумачење непосредних облика испољавања културе. Стога је 
своја истраживања све више усмеравао према ономе што, поред зајед­
ничких обележја културе српског народа материјализованих у његовом 
уметничком стваралаштву, уметничким епохама и стиловима, образо­
вању и науци, језику, писму и књижевности, музичком, позоришном 
животу, филму, штампи и новим медијима, друштвеним елитама и уста­
новама културе, црквеној и световној култури, филозофској и естетич­
кој мисли, обележава и „стваралачки идентитет појединаца”, који су у 
колективном окружењу највише доприносили развоју националне кул­
туре. У том контексту је, не само симболично већ и суштински, истакао 
који појединци су током историје пресудно доприносили развоју српске 
културе и колективној свести о њеном значају. То су за њега, и не само 
за њега, били Свети Сава, Вук Караџић и Његош у ранијим вековима, а 
у двадесетом Никола Тесла и Иво Андрић пре осталих, затим Милутин 
Миланковић и Михајло Пупин, као и многи други научници, писци, 
уметници ранијег и актуелног времена. Међу њима су и Доситеј Обра­
довић, Јован Стерија Поповић, Стојан Новаковић, Бранислав Нушић, 
Јован Скерлић, као и Слободан Јовановић, Богдан Поповић, Милош 
Црњански, Јован Цвијић, Паја Јовановић, Стеван Мокрањац, Борислав 
Пекић, Миодраг Булатовић, Данило Киш, Милорад Павић, Петар Лубар­
да, Владимир Величковић и многи други. Аутор је свима њима посветио 
важне синтетичке и вредносне опсервације, какве им је у знатно ширем 
обиму посвећивао и у ранијим књигама. Он није давао само основне 
податке о њиховом доприносу стваралачкој области којој су били посве­
ћени, већ је у најважнијим случајевима давао неопходне критичке син­
тезе основних стваралачких особина њиховог дела и неоспорних вред­
ности које су унели у заједничку српску културу, уметност и науку. У тим 
слојевима текста Пијановић је потврдио да је у простор културологије 
ушао као потпуно изграђен књижевни критичар с неопходним нијанси­
раним приступом изабраном пољу тумачења.

И као што је у компоновању ове и претходних књига полазио од 
тематског и хронолошког сагледавања српске културе протеклих веко­
ва, Петар Пијановић је с великим разлогом у средиште својих тумачења 
и о новијем времену поставио две веома важне истраживачке теме, као 
што их је на одговарајућим местима постављао пишући и о ранијим 



170

историјским и културним епохама. С једне стране, то је повезаност исто­
ријских и друштвених кретања с појавама и променама у култури наро­
да које су произилазиле из њих, и, с друге, то су конкретне политичке 
идеје, од ослободилачких тежњи народа у ранијим вековима до идеје 
југословенства током деветнаестог и двадесетог столећа на заједничком 
југословенском простору и пораза те идеје на крају двадесетог века. Те 
теме су непосредно повезане са идентитетом српске културе и покуша­
јима да се он у одређеним временима преусмерава у идеолошке и поли­
тичке сврхе, као што се дешавало у међуратном и послератном времену 
са идеологизацијом друштвеног и културног живота српског народа у 
многим областима његовог постојања.

Најновија, синтетичка књига Петра Пијановића о српској култури 
од најстаријих времена до данас, сасвим је извесно, биће једна од најре­
ферентнијих књига посвећених развоју српске културе, њеним специ­
фичностима и дометима које имамо. Зато би критички закључак о њој, 
као и закључак о претходним књигама истог аутора на исту тему, на 
одоварајући начин формулисан у његовој књизи о култури двадесетог 
века, такође могао да гласи: „Историја једног народа је историја његове 
културе.” 

Др Марко Ј. НЕДИЋ
Истраживач

Београд
markone43@gmail.com

ЧИКА УРОШ НОВОСАДСКОЈ ДЕЦИ

Урош Предић, Писма породици Милутиновић, прир. Јана Богдановић, 
Матица српска, Нови Сад 2025

У години припрема за велики јубилеј Матице српске, у библиоте­
ци Документ је изашао приређивачки првенац Јане Богдановић – Писма 
породици Милутиновић Уроша Предића. Реч је о писмима писаним из­
међу 1905. и 1951. године која је српски сликар слао члановима угледне 
новосадске породице, Славки, Николи и Кости Милутиновићу. Већ је 
чињеница да се поменута писма чувају у Рукописном одељењу Матице 
српске довољна да оправда избор грађе пред саму прославу два Мати­
чина века. Но, узме ли се у обзир да је Никола Милутиновић био главни 
уредник Летописа, али и секретар Матице српске, као и то да је Предић 
био један од популарнијих избора за председника ове институције, при­
ређивање писама из њихове заоставштине постаје знаковит подухват 
који сведочи о давно започетом међусобном измирењу дугова између 



171

Предића и Матице. Уз XVII писмо послато Кости М. сликар прилаже и 
новчану помоћ Гласу Матице српске „у поновни знак моје захвалности 
и оданости Матици, чији сам питомац био четир године са годишњом 
потпором од 200 фор. У току мога дугог живота ја сам се одуживао Ма­
тици и српском народу, како и колико сам могао” (107). У једном позни­
јем писму већ остарели Предић набраја шта је све оставио својим суна­
родницима: „Ја сам мом драгом Орловату поклонио читав иконостас за 
нову цркву, чију вредност у новцу не умем да оценим. Исто тако и иконо­
стас православне српске цркве у Либертивилу у Америци (Охајо?) U. S. A., 
и 8 престоних слика у срп. православној цркви у Цељу” (134).

Но, нипошто не треба мислити да је књига објављених писама 
вредна због експлицитног набрајања Предићевих заслуга. Сасвим супрот­
но, њена највећа вредност јесте дубоко лични тон проистекао из прија­
тељске блискости адресанта и различитих адресата. О томе сведочи 
лично интонирани потпис „Чика Урош” на крају готово сваког писма. 
Иако није редовно посећивао своје новосадске пријатеље, што због ста­
рости, што због других неприлика, Предић је са њима одржавао редовну 
кореспонденцију која истовремено открива ондашње културне прилике 
и његово мишљење о њима. Право је уживање, стога, имати прилику 
прочитати текстове уметника чије изабрано изражајно средство није била 
реч. Његова писма, неједнака по дужини и садржини, могу се веома ши­
роко одредити – од разгледница, преко писма у ужем смислу, до правих 
малих критика и есеја. По својој тематици и самосталности посебно су 
драгоцена два писма која би се с правом могла објавити као засебни 
текстови. С једне стране, реч је о XXIII писму послатом Кости М., у ком 
Предић полемише са Алексом Ивићем и закључује да је Константин 
Данил „по рођењу био бар полусрбин, а по осећању – анационалан. Шо­
виниста зацело није био, ни српски ни румунски” (114). Обрт на крају 
писма може послужити као изразито актуелан при покушајима избега­
вања националне припадности у културној сфери: „имамо највише права, 
да га присвајамо и називамо својим највећим сликаром, из разлога које 
је навео Г. Ивић, којима није доказано да је Даниел био Србин, али је 
доказано, да је био наш” (115). Други текст који би се морао наћи у некој 
будућој антологији текстова српског сликарства послат је уз LIII писмо 
Кости М. У њему сликар по сећању објашњава како је настала слика 
Сеоба Срба Паје Јовановића и индиректно приповеда о свом односу пре­
ма сликару са којим је, и после смрти, непрестано довођен у везу.

Поред ових целовитих писама, готово да је немогуће наћи иједно 
у ком сликар нема какав аутопоетички исказ. У IX писму послатом Ни­
коли М. „Чика Урош” коментарише свој портрет Јована Јовановића Змаја 
и износи, чини се, суштину свог поимања портретисања: „а што се слич­
ности тиче, она се мора примити така, каква је, и временом ће Змај све 
више личити на ову своју слику, јер она остаје, док она која још тиња у 



172

памћењу његових све ређих савременика, она се гаси и нестаће заједно са 
њеним носиоцима” (67). Већ у следећем писму истом примаоцу сликар 
наставља своја размишљања: „Код портрета је ипак главно, да је жив и 
сличан, изразит и од повољног ефекта, – ту не сме сликар бити сувише 
благоглагољив и уносити ствари које стрикте не спадају у портре. Немојте 
се дакле даље трудити по овој ствари. Истина, ја волим у сликама да фабу­
лирам, – а тај је труд обично залудан, јер врло ретко ко мисли кад посма­
тра слику” (67–68). Но, Предић размишља и о практичној страни умет­
ности, те са извесном дозом критике пише уреднику Годишњака Матице 
српске: „Осим тога да је обичај у целом културном свету да се уз сваку 
репродукцију неке слике донесе и име уметниково. Ви сте се донекле 
придржавали тога правила, али не увек” (72). Прагматичност и рефлексив­
ност су можда и најбоље одреднице епистоларног аутопортрета Уроша 
Предића, оног који је овом књигом представљен. Као доказ томе може 
послужити његова формулација из првог писма Славки М. према којој је 
„код ових био најмљени раденик, док сам код Ваше слике био ’слободан 
уметник’. L’art pour l’art” (33). Његова вишеструка друштвена и уметничка 
улога ишчитава се и из потписа трећег писма Славки М.: „одлично пошто­
вање од Вашег чике, пријатеља, молера, шта ли сам, Уроша Предића” (38).

У Писмима породици Милутиновић, међутим, постоји још један 
Предић који готово да уопште није присутан у нашој историји културе. 
То је Предић писац, преводилац и критичар. У свом невеликом преводи­
лачком опусу, он се јавља не само као врсни преводилац Дантеа, Мике­
ланђела и Бранка Радичевића већ и као имплицитни теоретичар прево­
ђења. У четвртом писму Кости М. он адресата моли да не објави његов 
превод песме „На студенцу” у Годишњаку Матице српске и том прили­
ком даје оцену свог превода: „Он је опредељен за шире кругове, који 
већином не знају немачки, и ако га знају, слабо их се тиче, како ће ко 
превести неку песму на туђ језик. Такови су преводи за књижевне часо­
писе, па и ту само под извесним погодбама, датим поводом, као н. пр. 
приликом какве прославе у спомен Бранку или после моје смрти. А ова­
ко ми изгледа сувише намерно истицање овог мог првенчета и јединца, 
мога првог и последњег покушаја превођења на немачки наших песама” 
(89). Милутиновић је молбу послушао, а Предићев превод се овим изда­
њем укључује у шири корпус наше преведене поезије, одмах уз стихове 
других Предићевих новосадских пријатеља, Милана Савића и Анице 
Савић Ребац. Значајнији је, ипак, превод одабраних Дантеових стихова. 
Из преписке се стиче утисак да је управо Данте Предићев најдражи пе­
сник, а то потврђује и чињеница да је Предић током повлачења за време 
Првог светског рата по сећању преводио Пакао. Превише самокритичан 
и на моменте претерано скроман, Предић ће свој превод Пакла окарак­
терисати као слаб (108). Први ће резултате његовог преводилачког рада 
представити управо Коста Милутиновић 1954. године у тексту „Урош 



173

Предић као преводилац Дантеа”, објављеном у Зборнику Матице српске 
за друштвене науке. Истини за вољу, ни Милутиновић не даје поуздане 
судове о квалитету превода свог пријатеља, већ, како и сам напомиње, 
жели упознати јавност са занемареним аспектом једне свестране лич­
ности. Уопште узев, тек треба сагледати Предићев интегрални прево­
дилачки рад и нема никакве сумње да ће Писма породици Милутиновић 
бити обавезна литература за сваког озбиљног проучаваоца ма које сфе­
ре његовог интересовања.

Што се Предића песника тиче, у „Додатку” се може прочитати ње­
гова оригинална песма „После рата” у препису Косте Милутиновића. Она 
представља веома занимљив додатак нашој послератној поезији, али се 
по својим уметничким квалитетима не може ни приближити Предиће­
вом сликарском опусу. У LI писму Кости М. озбиљни „Чика Урош” јавља 
се и као хумористички песник. На полеђини писма он игру започиње 
речима: „Хајде да испуним ову празну страну” (143). Специфичан тон 
овог писма је препознала и Јана Богдановић, те је управо ова страна по­
служила као визуелни детаљ којим је испуњена празна 159. страна. Се­
ћајући се Змајеве песме о чађавој механи у којој се момци „разлазе кући 
шапћући”, Предић исписује нове стихове у Змајевом стилу који би ве­
родостојније описали веселу младићку дружину: „О да дивне, нежне 
поезије! / Само штета, што истина није: / Пијани момци пре би се поту­
кли, / Но што би се из крчме повукли; / Болну мајку не би послушали, 
/ Већ у шали одговор би дали: / ’Амо стрина, да пијемо вина, / Најбоља је 
ово медицина!’” (144). Премда није имао успеха као песник, Предићева 
преписка открива даровитог прозног писца, односно, можда најпрецизни­
је, есејисту. У новогодишњем писму упућеном Славки М. он своју пре­
хладу претвара у контемплацију о пролазности: „Сви су дани један као 
други, и свакога дана почиње нова година, рачунајући од истог датума 
прошле године, и све наше мере времена су само конвенционалне, људ­
ске; оне су у суштини мере наше пролазности, а не пролазности времена. 
Време стоји вечно као и простор, а ми у њима пролазимо, и меримо своју 
пролазност путем земље око сунца, изабравши произвољно једну тачку 
као полазну” (45). У другом писму Славки он пише својеврсну химну 
пролећу: „Са тога богослужења вратих се малочас, и још сав испуњен 
побожним чувством обожавања природе, сетих се Вас, оличеног про­
лећа. Са свим природна асоцијација идеја. Пролеће ми диктује, пролећу 
пишем” (36). Када се овако издвоје најпоетичнији Предићеви редови, 
чини се готово немогућим да је сликар преминуо свега четири године 
пре објављивања Прољећа Ивана Галеба, а да, по самој природи препи­
ске, ни Десница није могао читати Предићеве „игре прољећа и смрти”.

Најзад, треба се осврнути и на рад приређивача преписке. Јани Бог­
дановић се нема шта замерити, а много је тога што је она учинила да ова 
књига буде више од механичког прекуцавања писама, што, свакако, није 



174

мали посао. Њен предговор открива акрибичног архивског и научног 
радника за ког практично не постоје недоступне информације. Фусноте 
њеног предговора могу послужити као поуздан основ сваке потоње би­
блиографије о Предићевом животу и раду, у којој се неминовно и текст 
„Одмерене епистоле Уроша Предића” мора наћи. Уз то, њене приређивач­
ке напомене и примедбе ненаметљиво олакшавају читање преписке, али 
и отварају нове хоризонте истраживања културне историје Срба у првој 
половини двадесетог века. Начин организовања књиге такође је проми­
шљен. Не ређајући писма хронолошки, већ према примаоцу, Јана Бог­
дановић читаоцу сугерише да сликар мења свој „портрет” пред члано­
вима породице Милутиновић. Тако су писма Славки М. потпуно лирски 
интонирана и најнежнија, писма Николи М. су најформалнија и у њима 
се открива Предић као сарадник Матице српске, док су писма Кости М. 
не само најбројнија већ и најразуђенија. О великој присности Косте Ми­
лутиновића и Предића сведочи и чињеница да је Милутиновић „током 
суђења [због сарадње у Просветном гласнику] позвао Уроша Предића 
како би сликар сведочио о Милутиновићевом држању током рата” (26). 
Иако Предићев лик бледи, објављивањем његове преписке он се изнова 
реактуализује и открива у свим својим променама. 

Мср Лазар М. БУКУМИРОВИЋ
Универзитет у Новом Саду

Филозофски факултет
Одсек за српску књижевност

Докторске студије
aurelijano@uns.ac.rs

КАКО (О)ПИСАТИ NIHIL?

Кристијан Олах, Светлост из пепела: Холокауст и књижевност, ИКУМ, 
Београд 2025

Скоро да је немогуће започети излагање о теми писања о Холокау­
сту без реферисања на чувену идеју Теодора Адорна да се о кључним 
дешавањима двадесетог века не може писати поезија. Временом се такво 
виђење проширило и на друге форме стваралаштва, па тако Славој Жижек 
доводи у питање могућност писања прозе, док поезију заправо сматра 
једином остваривом могућношћу. Између две стваралачке форме налази 
се аналитички део, односно тумачење квалитативних одлика дела која 
тематизују Холокауст с теоријског аспекта. Заједничка и уметницима и 
тумачима јесте управо та идеја о (не)могућностима писања Холокауста. 
Ипак о Холокаусту се пише, и то доста. Премда остаје неизвесно питање 



175

аутентичности литераризовања Холокауста, због изостанка поптпуних 
сведока, чињеница је да постоји потреба за говорењем о страдању, па 
макар из визуре немогућности његовог објашњења. Из тог разлога, од 
енормног значаја су студије које обједињују књижевноуметничка мерила 
с научно-теоријским сазнањима. Једна од њих је недавно изашла моно­
графија Светлост из пепела: Холокауст и књижевност Кристијана 
Олаха, под окриљем Института за књижевност и уметност у Београду. 
У изразито садржајној студији аутор, научни сарадник Института, саме­
рава домете постојеће литературе о Холокаусту, изводећи закључке о 
хронологији њеног настанка и придружујући им сопствена научна, фи­
лозофска и теолошка промишљања.

Књига започиње „Уводном белешком”, у којој аутор апострофира 
„печат nihila” утиснут Холокаустом, над којим је ипак изникло сведочан­
ство у књижевној форми. У спиралној структури студије повлашћено 
место заузима драма Небески одред Ђорђа Лебовића и Александра Обре­
новића, као прекретничка у историји српске драме али важна и са ста­
новишта ширег европског континуитета у писању о Холокаусту. Као 
таквој, текст студије стално увире ка њој, као што у ширем смислу сваки 
смисао, прошли и будући, увире у понор оне прошлости која не пролази, 
а то је прошлост концентрационих логора и крематоријума (13). Затим 
следи девет поглавља у којима се разматра опсежна књижевноисторијска 
тема Холокауста са многоструких становишта: историјско-теоријског, 
антрополошког, литерарног, филозофско-естетичког, филозофско-соци­
јалног, као и филозофско-теолошког аспекта. Одређена поглавља – прво 
и осмо, друго и шесто, треће и пето – огледају се једна у другим, допу­
њавају и заправо функционишу попут лица и наличја одређених проблем­
ских тачака, делећи примарно наслов и контекст сагледавања.

„Пред капијом (историјско-теолошки контекст)” назив је првог 
поглавља које нас симболично уводи у свет концентрационих логора и 
нацистичких злочина, обједињујући историјски и теоријски контекст. 
Аутор показује да не трага за вањским интерпретацијама онога што пред­
ставља Холокауст, већ да стоји пред капијом значења nihila те да га 
занима оно што се дешавало унутар ограда – дакле, оно што Холокауст 
јесте. Промишља о Холокаусту у контексту историје насиља – „у контек­
сту историјског ’развоја’ који је од погрома водио ка безличној и биро­
кратизованој индустрији смрти, од ’топлог’ ка ’хладном’ насиљу, под 
условом, наравно, да за ’хуманост’ уопште има места у том градирању” 
(19–20). У потпоглављима првог дела, насловљеним „О мрачним звезда­
ма”, „О изразима за непојмљиво”, „О јединствености Холокауста”, „О 
питањима без одговора”, „О смеху и бласфемији”, поставља се питање 
места Холокауста спрам злочина које је Европа као колонизатор чинила 
над другим народима, његове јединствености и преседана у историји 
каквим се представља. Приметно је да је пред нама студија заиста про­



176

ницљивог научног радника, чији је поглед на тему прожет незанемарљи­
вим бројем референци, али обележен и умећем преиспитивања кључних 
питања не би ли се теми Холокауста приступило на адекватан и компе­
тентан начин. Управо због поменуте систематичности у раду, не чуди што 
монографију отварају управо дилеме које се тичу именовања „непојмљи­
вог” ((не)прикладност термина Холокауст, Шоа, Аушвиц), преиспитивање 
уникатности Холокауста сагледавањем супротних теоријских станови­
шта поводом тог питања, тумачење хумора и бласфемије као средства 
преживљавања а никако као начина гледања на Холокауст; да би у по­
следњем сегменту „О питањима без одговора” на ред дошло разматрање 
позиције Јевреја и њихове „предодређености” за страдање, као и значај 
њиховог страдања спрам потенцијалне патње и несреће неког другог 
народа. На том месту аутор доводи у питање утицај који има култура 
једног народа и политика моћи на културу сећања. 

Наслов „Међу баракама (антрополошки контекст I)” води до друге 
веће целине у монографији у којој је, у оквиру десет потпоглавља, у антро­
полошком контексту тематизован транспорт у логоре, први сусрет са 
новом стварношћу заточеника, упознавање и „привикавање” на нехума­
не услове, понашање човека у екстремним условима. Прво потпоглавље 
носи наслов „На споредном колосеку”, што представља јасну алузију 
на возове, који наместо устаљеног реда вожње у служби људских свако­
дневних потреба сада превозе одређене групе људи на губилишта. Аутор 
посеже за белетризованим искуствима у настојању да докучи мисли 
оних који су упућивани транспортима у концентрационе логоре, како 
током самог пута тако и при циљу и селекцији. „Ка загрљају nihila” – сег­
мент је у ком се анализира антисвет логорског амбијента, природа транс­
формисана у складу с моралним суновратом столећа, патња логораша 
која није колективна, већ је свако за себе сведен на голи живот. У таквом 
суноврату свега што је људско неретко долази до идентификације жртве 
са агресором („О адаптацији на логор”), као и до индиферентности обичног 
изванлогорског света према заточеницима („О невидљивима на свету”). 
Чувено питање о пореклу зла, да ли оно је иманентно постојано у сваком 
човеку а испољено у екстремним условима, односно да ли су нацисти 
заправо обични људи који се у екстремним ситуацијама понашају на екс­
треман начин – што нас усмерава на категорију баналног зла („последица 
неспособности за (морално) расуђивање” (95)) испољеног током Холо­
кауста – предмет је целине „О нацистима”. Кулминација ужасног стања 
логораша дата је у делу „О музелманима”, дескрипцијом људи који су пре­
шли границу живих, ходајућих мртваца сведених искључиво на нагон­
ске потребе. „[Н]е-човек који наступа као човек” – бележи аутор – „на­
звани тако због фатализма и спремности да умру, спремности која није 
била израз њихове воље већ, напротив, распада воље” (102). Ипак, сетимо 
ли се потраге за смислом Виктора Франкла и зелених гранчица људско­



177

сти Ђорђа Лебовића, у условима у којима је и смрт „обезвређена” (109), 
повремени прозраци човечности – тематизовани у сегменту „О свецима” 
– супротстављали су се сили nihila. Кристијан Олах готово побожно за­
кључује да је књижевност заправо „последњи браник од ништавила” (121). 
У текстовима „О капоима” и „О Зондеркоманду” обједињена је тема за­
твореника у улози агресора и упослених у крематоријуму. На том месту 
истиче се важност и аутентичност драме Небески одред Ђорђа Лебовића 
и Александра Обреновића. Поновно алудирајући на Лебовића последњим 
есејем у овој целини („Увек исто”), аутор утире пут наредном поглављу 
студије, поставивши питања о улози речи и књижевности у свеопштој 
распрострањености непојмљивог, о могућности да се њима изрази и више 
од оног што је заувек остало недоречено смрћу у крематоријумима.

У трећем поглављу монографије доминантан је литерарни кон­
текст: „Логос над nihilom (литерарни контекст I)” преиспитује управо 
могућност логоса да се издигне над ништавилом, односно смисла над 
бесмислом, разума над непојмљивим. Први од седам текстова у овом 
сегменту, „Нова врста књижевности”, одговор је на питање о могућно­
сти писања поезије и прозе након Аушвица, односно Холокауста. Уз кон­
статацију да је ипак подношљивије писати Холокауст него га преживети, 
аутор сажима карактеристична поетичка обележја дате књижевности: 
„Без књижевности оно што је неизрециво, кошмарно, не би пронашло 
своју реч. Своју антиреч. Да попут антијеванђеља посведочи о антило­
госној сили nihila” (157). На том месту приписује се готово светачка 
улога књижевности у афирмацији Холокауста, истицањем сличности 
са светим текстовима (164). Затим следи текст посвећен драми Ђорђа 
Лебовића и Александра Обреновића „Увод у литерарни контекст Небе­
ског одреда”, да би се у оквиру чланка „Српски прозни и мемоарски кон­
текст” побројали значајни аутори дела о Холокаусту с биографском ве­
родостојношћу. У „Драмском контексту I” аутор издваја два остварења 
која претходе Небеском одреду: Задрживи успон Артура Уиа Бертолта 
Брехта и Облик и валцер Фердинанда Пероутке. Јасно је дакле да Кри­
стијан Олах све контекстуализује у својој студији, предочивши дела, 
године, утицаје, сродна остварења из других држава, и то чини излазе­
ћи из уско схваћеног поља књижевности, освртом на остварења филмске 
и позоришне уметности.

Четврто поглавље води читаоца „На таван крематоријума” и у пот­
пуности је посвећено драми Небески одред, заправо унутар њега се пре­
дочава тесно увезани животни и књижевни пут Ђорђа Лебовића. Због 
тога се потпоглавље „Године Великог суноврата” у великој мери заснива 
на биографским подацима из аутофикционалног остварења Semper idem. 
Лебовићев повратак из Аушвица уједно је и „[п]овратак у реч” посредством 
новела које представљају „крипто-роман о Холокаусту” (227). Кристијан 
Олах истиче драматуршке особености прича: „Као да није могао друга­



178

чије него да драмском уметношћу сведочи” (227). (Н)и лирика (н)и епика 
– драма!, имплицитни је одговор аутора на запитаности с почетка овог 
текста. У последње две целине – „О Небеском одреду” и „Небески одред 
у контексту критике” – указано је на хронологију настанка драме, про­
блеме приказивања, значај прве награде (Стеријино позорје, 1957), као 
и на хиперреалистични манир писања „који нагиње апсурду” при фик­
ционализацији јунака из тзв. сиве зоне (231). Такође, издвојене су најпре 
негативне критике драме (Милан Богдановић, Звонимир Берковић, Бора 
Глишић), затим и позитивне (Душан Матић, Иван Ивањи, Предраг Па­
лавестра, Борислав Михајловић Михиз), да би се у коначници истакла 
аналогија са драмама Семјуела Бекета, Ежена Јонеска, Жана Пола Сар­
тра и дело Ђорђе Лебовића представило као плод „епохалних поетичких 
струјања”, које није продукт „књижевне традиције” већ је узроковано 
искуством зла испољеног од стране савременог човека (247).

Пета целина „Логос над nihilom (литерарни контекст II)” корелира 
са трећим поглављем студије и потцртава вредност Лебовићеве драме 
смештањем у шири европски контекст признатих остварења. Најпре се 
епохалност драме и „европска” тема (251) истичу указивањем на „драмски 
контекст” и значајна остварења аутора: Ролфа Хохута, Петера Вајса, Мар­
тина Шермана, Данила Киша, Харолда Пинтера, Елија Визела и др. Затим 
се у „Песничком контексту II” издвајају успели продукти поезије недоре­
чености (258) Дана Пагиса и Чарлса Резникова, да би се у трећем сегмен­
ту истакао обиман „прозни, мемоарски и есејистички контекст”. У датом 
одељку тематизован је моменат експанзије књижевности с тематиком 
Холокауста (након суђења Ајхману 1961), дистинкција прве, друге и треће 
генерације која сведочи или пише о томе, као и изразито битна разлика 
између књижевности Холокауста (писање примарно истраумираних 
сведока) и књижевности о Холокаусту (писање секундарно истраумира­
них) (259–261). Кристијан Олах прати измицање Холокауста „из сфере 
непосредног, животног искуства у простор естетског”, односно начине на 
које је nihil Холокауста „залечен логосом” (261), тако што даје хронолошки 
преглед важних мемоарских, прозних и есејистичких остварења: од Ноћи 
Елија Визела, Живота и судбине Василија Гросмана, преко студије Хане 
Арент Ајхман у Јерусалиму: извештај о баналности зла, контроверзног 
дела Обојена птица Јежија Косинског, затим дела Имреа Кертеса, Вили­
јама Стајрона, Шарлот Делбо, Маргарет Дирас и др., до промене у жанров­
ској парадигми стрипа делом Маус Арта Шпигелмана итд. Предочавајући 
заиста импозантан лексикон аутора и дела, сажимајући кључне жанров­
ске и поетичке елементе, Кристијан Олах у својој монографији говорећи 
о књижевности с темом Холокауста заправо презентује „начин рађања 
књижевности” (281). Претпоследњи сегмент („О другим Лебовићевим 
драмама”) поново је уско везан за поетику Ђорђа Лебовића, још једном 
је потврдивши као јединствену и кохерентну, а њега афирмишући као 



179

писца с истакнутом одговорности према памћењу Холокауста. Најзад, 
шесто потпоглавље бави се „филмским и културним контекстом”; унутар 
њега важна је дистинкција Аушвиц–холокауст Детлефа Клаусена, за кога 
је Аушвиц „аутентично доживљено искуство бесмисла”, док је холокауст 
„културни феномен који разара то аутентично искуство” (298).

„Међу баракама (антрополошки контекст II)” поново враћа на причу 
о логорашима, али овога пута реч је „о повратницима”, што је и наслов 
првог сегмента. Прожимањем историје и фикције, Кристијан Олах пре­
дочава опсервације о типу преживелих. Да ли су опстали само најгори, 
стид и кривица преживелих, њихово место у свету након Холокауста 
– нека су од постављених проблемских питања, анализираних у контек­
сту драме Војник и лутка Ђорђа Лебовића, затим мисли Елија Визела, 
Прима Левија, Јана Мартела, Шарлот Делбо, Симона Визентала. „О му­
дрости из Холокауста” један је од најкраћих чланака студије, симболично 
и, претпостављамо, с намером, јер напросто духовних плодова Холока­
уста за преживеле нема (319).

Последња три поглавља монографије прожима филозофско сагле­
давање проблемских поља, удружено са естетичким, социјалним и тео­
лошким контекстима.

„Поглед у небо (филозофско-естетички контекст)” – обухвата све­
га два поднаслова. У првом – „О уметности на згаришту” – указује се 
на безмало спасоносни карактер уметности у логорским условима, у 
моментима (псеудо)колективног сапатништва, међутим лековитог деј­
ства ограниченог домета. Напросто, ни уметност није помагала у момен­
тима прекорачења прекомерног прага патње (325). С друге стране, када 
контемплира о уметности као продукту злог контекста, аутор у први 
план истиче однос нациста према уметничким делима, па чак и „терор” 
затвореника уметношћу, која се и сама утапала у свеопшти nihil (328). 
Други сегмент – „О епифанији лепоте” – тематизује повремене излете 
уметности до теургијске функције и осмишљености у условима угроже­
не физичке и моралне егзистенције.

У седмом поглављу, „Изван капије (филозофско-социјални кон­
текст)”, најзад се напушта ограђени простор логора и не чуди што се 
унутар њега сажимају филозофско-социјална гледишта. Састоји се из 
три сегмента. Првим – „О контрахуманизму” – сагледава се Холокауст 
у контексту историје цивилизације као још једна „у низу варварских 
епизода које су историјска константа цивилизацијског трајања” (338). У 
концептуално изазовном промишљању Кристијан Олах преиспитује 
узроке цивилизацијске апостасије, односно како је могућ „[и]стовреме­
но врхунац техничке цивилизације и пад у нехумано варварство” (337). 
Аутор препознаје расцеп који се створио између хришћанства и самог 
живота, при чему је човек пригрлио реалност као апсолут (343). У конач­
ници је такав антропоцентрични хуманизам довео до контрахуманизма 



180

– последице „дискрепанције између идеала и његовог изневеравања” 
(345). Други део – „О немачкој кривици и оспоравању Холокауста” – по­
свећен је дакле преиспитивању тзв. колективне одговорности и колек­
тивних афеката произашлих из реакције немачког становништва на сам 
Холокауст у годинама када је извршаван, као и у деценијама након извр­
шења. На том месту указује се на удео обичних људи у масовном злочи­
ну, на самообмањивање тзв. људи прве кривице (354), као и на владање 
селективне културе заборава (356) и порицање Холокауста – позивањем 
на књиге Кристофера Браунинга Обични људи (1992) и Данијела Јона 
Голдхагена Хитлерови добровољни џелати: обични Немци и Холокауст 
(1996). Трећи сегмент – „О антисемитизму” – озбиљан је аналитички и 
интерпретативни изазов, судећи по временском распону који је узет у 
обзир приликом предочавања порекла антисемитизма, као и по теоди­
кејској проблематици сагледаној у датом тексту. Антисемитизам Кри­
стијан Олах посматра тројако, као страст, став и грех – при чему се 
елементи тако постављене дистинкције не узимају као противречности. 
Увреженом а контроверзном мишљењу да се порекло антисемитизма 
мора потражити у историји хришћанства аутор се одлучно супротставио 
начинивши разлику између хришћанског антијудаизма и немачког ели­
минационог антисемитизма (368), при чему је резултат другог – анти­
хришћанство (369). У завршници текста истиче се да су Јевреји стица­
њем права на државу стекли равноправност с другим народима – како 
у добром тако и у лошем (поступању) (376); аутор студије разложно пре­
испитује заблуде створене око нужности моралне супериорности јевреј­
ског народа, ком је морална револуција потребна „ништа мање и ништа 
више него што је потребна и другим народима” (377). Позивањем на ре­
акције израелске владе и актуелну политику представника народа који 
је „прокоцкао” сопствени „морални капитал”, Кристијан Олах још једном 
потцртава силу nihila као доминанту антихуманистичког света (378).

„Изнад крематоријума (филозофско-теолошки контекст)” – насло­
вом сугестивно упућује на метафизичка сагледавања тежине и тескобе 
коју је Холокауст оставио за собом. Последње поглавље студије Кристи­
јана Олаха уједно је и најобимније, састоји се из једанаест обимом при­
лично уједначених текстова. „[У]чинцима црног пламена” проблемати­
зује се доживљај богоостављености, односно ишчезнуће Бога и улога 
књижевности „вапијућих у пустињи” (394) у ревидирању уврежених 
мантри о правди, судбини, Богу, о злу. „О смислу историје и Холокауста” 
чланак је у ком се настављају теолошка размишљања, али у контексту 
(не)могућности разумевања догађаја Холокауста у шире схваћеном дис­
курсу историје као спасења. У тексту „О Јову” експлицира се, у прет­
ходном поглављу наговештена, патња Јевреја схваћена као „јововско 
’искушење”’ (399), док се у четвртом одељку разматра (бе)смисленост 
„патње” у теолошком кључу. Питање постављено у драми Војник и лутка 



181

Ђорђа Лебовића – „Какав си ти Бог?” – наслов је петог есеја, у ком се 
аутор бави демистификацијом и тумачењима Бога из перспективе све­
дока Холокауста. Наредна три чланка посвећена су најпре доктринама 
теодикеје и антитеодикеје, које су истодобном егзистенцијом обелжи­
лe постхолокаустни религијски дискурс, те антроподикеје као својеврсног 
проблематизовања вере у човека и једине релевантне запитаности након 
Холокауста. У тексту „О слободи” зло се поима као последица исте, дате 
од Бога, јер би у супротном и свако добро било наметнуто. Најзад тако 
успостављен лук од Бога као (не)свемоћног кривца до човека који поста­
је мерилом патње и деструктивности, води до запитаности о страдању 
и смрти самог Бога („О кенози”). „Unde Malum?” илити „Одакле зло?” 
затвара велики сегмент отворен изнад крематоријума, расветљујући 
интерпретације зла најпре као вида одсуства добра, а потом као супстан­
цијалност, уз одрицање могућности апсолутног, потпуног, свеуништитељ­
ског зла. У исто време, услед немогућности установљења стварног поре­
кла зла поново се апострофира nihil као праисходиште које зазива назад, 
а тиме се наново отварају питања о смислу историје, патње и порекла зла.

„Епилогом” се Кристијан Олах још једном враћа на значај писане 
речи о Холокаусту – како за оног који памти и записује, како за оне који 
су упамћени и чије су судбине записане, тако и за оног који се с тим пи­
сањем упознаје искуством читања.

Служећи се донекле уобичајеним узусима научног стила, прецизно 
и систематично дајући преглед значајних датума и информација, аутор 
књижевноисторијског и филозофско-теолошког сензибилитета износи 
опсервације вредне пажње, не либећи се да утисне сопствени траг у 
бројна и разноврсна тумачења прошлости која не пролази. Објединивши 
науку, филозофију и теологију, Кристијан Олах је начинио монографију 
која функционише истовремено као неопходно научно штиво и изванред­
на полазишна литература за све истраживаче Холокауста. Притом пред 
читаоцем стоји дело аутора који не зазире од тога да сагледа и савреме­
ни тренутак у приближавању ономе што је истина у цивилизацијској 
историји. У тој и таквој студији на истакнутом месту смештено је дело 
Ђорђа Лебовића, као место увирања и извирања кључних проблемских 
поља разматраних у књизи. Напослетку, светлост из пепела може бити 
иронична (у контексту актуелних догађаја), метафизичка (светлост ће 
се родити одрицањем од антропоцентризма и поновним усмеравањем 
човека на Богочовека) и уметничка (проналаском Речи која изражава 
страдање, тражи одговорност и захтева памћење).

Мср Драгана М. ЈОВАНОВИЋ
Истраживач-сарадник

Универзитет у Београду
Филолошки факултет

jovanovic.m.dragana@gmail.com



182

ПОДВИГ ХЕРМЕНЕУТИЧКОГ УЖИВЉАВАЊА

Милица Ћуковић, Теолошки постструктурализам: поезија и поетика 
Драгана Бошковића, Филолошко-уметнички факултет, Крагујевац 2025

Милица Ћуковић се у протеклих десетак година истакла као врсни 
тумач модерне и савремене српске поезије. Објавивши до сада неколико 
десетина критичких и научних радова о песницима и песникињама 
различитог поетичког усмерења, у академским круговима је препозната 
по реткој акрибији и аналитичкој минуциозности. Монографија Теоло­
шки постструктурализам: поезија и поетика Драгана Бошковића пред­
ставља резултат њеног вишегодишњег рашчитавања и систематичног 
изучавања књижевног дела и стваралачког лика Драгана Бошковића. 
Састављајући научно дело таквог формата, она је свесно преузела ризик 
увођења ствараоца маркантног и умногоме вредносно признатог, али 
још увек незаокруженог песничког опуса у историју српске књижевно­
сти, односно узначавања његовог индивидуалног талента у постојеће и 
настајуће традицијске токове.

У студији је евидентан деликатан читалачки и естетички сензиби­
литет Милице Ћуковић, њена ванредна способност да запази елементе 
једне сложене ауторске поетике, њених, речником руског формализма 
речено, константи и доминанти, односно поетичких и тематско-мотив­
ских „носећих стубова”. Ауторка је, интерпретативно сврсисходно, до­
вела у везу различите, неретко и диспаратне уметничке појаве и текстове 
културе, демонстрирајући притом умеће да васпостави књижевноисто­
ријске низове. Изоштреним погледом већ прекаљеног књижевног кри­
тичара промотрила је Бошковићев аутентичан наступ на савременој 
песничкој сцени и устврдила да његови текстови задовољавају високе 
естетичке стандарде, без обзира на то што се сам песник веома суптил­
ном уметничком провокацијом и честим заокретањем поетичког кур­
сора интелигентно поиграва увреженим уметничким параметрима и 
вредностима, премештајући им домет и границе. Зато је одлучила да се 
тематски усредсреди на његове, са херменеутичког становишта, попри­
лично изазовне песничке текстове.

У надахнуто написаној пролегомени студије, ауторка означава 
предмет, задатке и методологију свога критичког подузећа, свесна Бо­
шковићевог логички несводивог, тачније антилогосног и расредиштеног 
поетичког програма, са непрестано измичућим местом оглашавања 
самог песничког субјекта, иначе главне тематске преокупације ове по­
езије, као и семантичке отворености његових појединачних песничких 
књига. С тих разлога је поглавље мудро и опрезно насловљено „Et cetera: 
(у)место увода”.



183

Једанаест поглавља прве целине монографије систематизује има­
нентно поетичке одлике Бошковићевог стваралаштва и његове песничке 
духовности из различитих интерпретативних углова и теоријских пола­
зишта, док је осам поглавља друге целине рукописа посвећено компа­
ративној анализи његових лирских и дискурзивних концепата у односу 
на стваралаштво његових претходника, узора и савременика са којима 
је у отвореном или прикривеном песничком или академском дијалогу. 
Методолошку подлогу и једне и друге целине чини интертекстуално и 
интермедијално проучавање, захваљујући којем ауторка монографије 
клеше Бошковићев уметнички профил у његовој (не)помирљивој дво­
струкости – и као песника културе и као песника контракултуре.

Монографска публикација обилује исцрпним интра-, интер- и 
ко-текстуалним видовима тумачења, по књижевној хоризонтали и вер­
тикали кључних мотива Бошковићеве поезије (као што су мотив јаго­
дица прстију, длана и мале шаке варирани у песничком трокњижју који 
чине The Clash, Ave Maria! и Breaking the Waves, потом мотив отиска 
прстију, месеца, листања, цветања, смрти, умирања, одласка, (одложе­
ног) доласка који се у различитим лирским регистрима и значењским 
равнима могу наћи у збиркама објављеним пре и после трокњижја итд.), 
преовлађујућих стилских фигура и песничких поступака по којима је 
ова поезија препознатљива и захваљујући којима је завредела висок 
статус у аксиолошком систему Милице Ћуковић, али и текуће критике. 

Посебан нагласак је на особеностима Бошковићеве личне религи­
је, где Бог није „метафизичка монада него јединственост разиграна у 
разликама, релацијама и другостима” и мисли се као „лични Бог”. То 
вјерују је транспоновано у разрађену песничку религиозност и има про­
грамски карактер. Наречени концепт се синтагмом теолошки постструк­
турализам у наслову монографије мудро мапира и поставља као кровно 
обележје или појам „кишобран”, што ауторка образлажe надовезивањем 
на Бошковићев критички исказ: „Лична ’легитимација немира’ (како за 
аутора тако и за читаоце), поезија и поетика Драгана Бошковића, озна­
чена синтагмом теолошки постструктурализам, ничеанско је можда 
долазећих бића, те опет, и још једном, и (за)увек: ’повратак субјекту, 
Богу, интеронтолошкој заједници, повратак читању, не бесполном, али 
дисеминативном, не програмираном, незаинтересованом, али спасоно­
сно изгубљеном у бескрају’.” Ауторка сматра да се под окриљем ове син­
тагме налази концепција песничког трокњижја The Clash – Ave Maria! 
– Breaking the Waves, које је превасходни предмет њеног занимања, бу­
дући да га сматра метонимијом целине Бошковићевог опуса. У уводној 
поставци она назначује: „Стратегија одложене апокалипсе и одложеног 
откровења заправо је стратегија дисеминације и диферанције, непрекид­
не игре означитеља, стратегија Деридиног модела деконструкције пре­
веденог на план лирског израза.” Отуда, нешто касније, као аналитичка 



184

помагала помиње појмове „дисеминација”, „итерабилност”, „траг” и 
„суплемент”, сматрајући их комплементарним и надопуњујућим тео­
ријским претпоставкама за тумачење овог песништва. Са одмереном 
сигурношћу установљава да је начело итерабилности у Бошковићевој 
поезији – које метафорички поентира насловом песме „Вртим се укруг” 
– композиционо и тематско-мотивско начело. Захваљујући томе „ова по­
езија кружи око властитог недостатка, око своје меланхолије”, услед чега 
и Бошковићев песнички субјект постаје „одсутан, благ и меланхоличан”.

У настојању да пружи што обухватније тумачење Милица Ћуковић 
издваја Бошковићеве аутопоетичке и метапоетичке исказе који делими­
це проистичу из његове иманентне поетике, а могу се наћи и у његовој 
експлицитној поетици, пре свега у аутопоетичким текстовима, распра­
вама о другим писцима, или пак у интервјуима. Без обзира на полазни 
(песнички или аналитички) регистар, ауторка монографије у тим иска­
зима аргументовано изналази кључне речи и заједничке имениоце по­
етике овог песника, као и примере његове стваралачке доследности. 

Консултујући и Бошковићева становишта из научних радова и 
чланака посвећених одређеним књижевним феноменима или конкрет­
ним ауторима, са којима ступа у дијалог и у свом песништву, ауторка 
скреће пажњу не само на то да је домен Бошковићевог академског дело­
вања комплементаран са оним песничким, већ да је овај песник, универ­
зитетски професор, проучавалац књижевности и хуманиста, несваки­
дашња појава српске културе. 

Као суверени познавалац његовог песничког и научног опуса, Ми­
лица Ћуковић са великим поуздањем региструје поетичко-стилски пре­
врат настао у збирци The Clash (2016), којом се ова поезија приближава 
философији rock’n’roll-a и punk-а, односно post-punk и new wave прав­
цима, те је у музичко-ритмичком дослуху са проминентним бендовима 
алтернативног звука, попут Тhe Clash, Gang of Four, The Fall, Аmebix, 
класичних рок и хард рок бендова, као што су MC 5, Eagles, The Doors 
и нешто млађим попут The Killers, односно са радовима кантаутора и 
песника као што су Дејвид Боуви, Леонард Коен, Ник Кејв итд. Милица 
Ћуковић из свог педантног и темељног истраживања не избегава да де­
таљније објасни и утицај друштвених мрежа и савремених видова ко­
муникације, као што је viber, из којег ће Бошковић, сагласно свом вари­
јабилном али прецизно конструисаном поетичком пројекту, направити 
неологизам viberpunk. Помно се такође раскрива тематско-мотивски 
спектар интертекстуалних реминисценција на музичко-поетски израз 
поп и рок иконе Пети Смит у Бошковићевој књизи Breaking the Waves, 
као и интермедијалне евокације елемената истоименог филмског оства­
рења чувеног данског режисера Ларса фон Трира, које заједно са филмо­
вима Идиот и Плес у тами чини трилогију Златно срце. Систематиза­
цијом лајтмотива ауторка студије уочава и неке од основних концепија 



185

Бошковићеве поетске религиозности, његову оригиналну и провокативну 
мариолошку поставку, и са поетолошког и теолошког становишта, те 
узначује место разлике између његове фигуре Богородице и оне опева­
не у традицији српског песништва. Тој инокосној (мета)поетској визији 
и уметничком обожавању многоипостасне Мајке Божије ауторка се хер­
менеутички враћа у више наврата, сагласно тематском и методолошком 
оквиру појединачних поглавља. 

Наречено песничко трокњижје у тематско-мотивском и метапо­
етичком аспекту, како се очитава из поглавља „Песничка епектаза: пуко­
тина у јутру и речима (О песничком трокњижју The Clash – Ave Maria! – 
Breaking the waves Драгана Бошковића)”, без обзира на мелодијско-рит­
мичке линије и упошљена стилска средства, доноси оригинално поме­
рање у промишљању категорија тишине, одсуства и губитка. Милица 
Ћуковић закључује да је концепт тишине аутора песничког трокњижја, 
унеколико аналогно „метахуманој тишини” Растка Петровића, његовог 
значајног књижевног саговорника, суштински метапоетички: „Метапо­
етичка компонента песничке тишине била би компонента упитаности 
о властитом пореклу, о властитом исходишту, те је, тиме, ова поезија, 
заувек осуђена на губитак, на узалудно кружење око мита, утваре, фан­
тома порекла.” Исходиште наречене категоријалне тријаде песничког 
осећања света, саобразне бићу поезије Драгана Бошковића, ауторка 
изналази у „орфејском синдрому”, сагледаном у светлу поставке о тзв. 
„тетовираном животу” немачког филозофа Петера Слотердијка и орфеј­
ског таласа/линије у српској поезији раног и развијеног модернизма, од 
Лазе Костића и Владислава Петковића Диса до Бранка Миљковића. А 
поједини од представника тог поетичког усмерења уједно су неки од 
најизразитијих аутора Бошковићеве „(не)могуће антологије дугачких 
песама” у српској књижевности 20. века, у које спадају још и Растко 
Петровић, Оскар Давичо, Милош Црњански и Милосав Тешић. У ту 
антологију Бошковић, опет метапоетички осмишљено, уврштава поеме 
антологије „Santa Maria della Salute”, „Можда спава”, „Са светлим по­
љупцем на уснама”, „Србија” / „Хана”, „Стражилово”, „Ламент над Бео­
градом”, „Узалуд је будим” и „Rosa canina”. Описујући спољашње и уну­
трашње кореспонденције између Бошковићевог књижевноисторијског, 
антологичарског и песничког ангажмана, Милица Ћуковић износи зна­
чајно запажање о критеријумима приређивача антологије: „Иако не таји 
властиту наклоност ка песмама (поезији и rock’n’roll нумерама) које по­
средују/преносе причу (од Лазе Костића до Милосава Тешића, односно 
од Ника Кејва и Ленарда Коена до Бруса Спрингстина и Дејвида Боувија), 
Бошковић за своју (не)могућу антологију бира пре свега она дела која 
се издвајају повишеним, химничним, екстатичним тоном (називајући их 
поемохимнама), као и понављањем појединих стихова, речи или фонема, 
односно рефренском структуром као унутрашњим принципом органи­



186

зације песничког текста.” На тај начин, како нам ауторка предочава, Бо­
шковићев индивидуални таленат, елиотовски речено, надовезује се и 
саображава претходној традицији. 

Следствено врло живом и конструктивном дијалогу са традицијом 
и ниске и високе културе, у овој монографији се, између осталог, до 
танчина претреса истрајан Бошковићев академски и песнички дијалог 
са Милошем Црњанским, „где се као нарочито упечатљив пример ука­
зује песма ’Јутро моје Богородице тек долази’ збирке Тhe Clash која се 
у једном сегменту конфигурише као тематско-ритмички поетски одго­
вор на Ламент над Београдом”, а наглашава да су најевидентније интер­
текстуалне релације са аутором „Сербије” и „Стражилова” успоставље­
не у поеми Úristen. Захваљујући таквим везама и релацијама, могуће је 
боље расветлити ономатопеју и музичке цитате ове поеме, оцењене као 
„самообјаве потраге за личним идентитетом, за властитим кораком у 
строју мртвих” и „(крипто)израза помирења са Оцем деридијанске хер­
менеутике”, „са полемосом као логосом а не ратом, са оним ништа Оца, 
и ништа (и зато све) полемоса и нечујности (тихог гласа) бића”. Нихи­
листичко искуство и осећај бездомности ауторка, следствено поетичким 
преокупацијама оба песника, препознаје у поеми „Словенија”. 

Засебно поглавље опредељено је за концептуализовање мотива 
дома и домовине у поетолошком кључу и, с тим у вези, механизма кон­
ституисања поетичке тамо позиције Бошковићеве поезије и на егзистен­
цијалистичком и на онтолошком и на есхатолошком плану. Руководећи 
се начелима итерабилности и итеративности, тачније доминанти Бо­
шковићевог песничког писма, Милица Ћуковић савесно у својим анали­
тичким процедурама на више места у монографији приступа одређењу 
те неухватљиве и нелоцирајуће позиције. Са подједнаком скрупулозношћу, 
а доследно поменутим начелима, као и са завидном херменеутичком 
знатижељом, ауторка пажљиво а врло широко разрађује тему пријатељ­
ства. Полазећи од онтолошки нефиксиранег а песнички наслућеног тамо 
обитавања, Бошковић, према тврдњама Милице Ћуковић, свој ствара­
лачки потпис одлаже или припрема за будуће време, што се „може мето­
нимијски репрезентовати футуром”. У томе се огледа и својство Божјег 
битка и пријатељства, где песник кокетира са уметничким изразом ку­
бофутуриста и авангардних уметника. Филозофске корене аутопоетички 
формулисаног футура, а томе следствено и надолазеће љубави, ауторка, 
дубоко аналитички зашавши и у песничко и у научно Бошковићево дело, 
лако уочава у учењу Жака Дериде и Емануела Левинаса, чијим се постав­
кама и појмовима Бошковић често навраћа и на којима заснива полази­
ште за своје опсервације. Као филозофски ослонци његове песничке и 
есејистичке мисли у монографији су поменути још и Морис Бланшо, Га­
стон Башлар, Пол де Ман, Хилис Милер, чије су поједине идеје подроб­



187

није образложене управо сходно потреби тумачења њихове примене у 
Бошковићевим радовима. 

Друга целина монографије комплементарна је првој у тематском 
обухвату и ауторкином напору да што веродостојније оцрта Бошковићев 
књижевни профил и што прецизније одреди његово место на мапи срп­
ске модерне и савремене литературе. По донекле различитом методо­
лошком принципу у односу на поглавља прве целине, али према сличном 
херменеутичком науму, Милица Ћуковић сада осветљава директне и 
индиректне одзиве стваралаштва Бошковићевих претходника и савре­
меника, како из домаће тако и из иностраних култура, и тиме проши­
рује мрежу његовог поетичког и културолошког зрачења. Ауторкино 
методолошко опредељење има покриће у увиду да се Бошковићево пе­
сништво открива „уједно као иманентно дијалошко, отворено за утица­
је, али у довољној мери самосвојно и кадро да уплив поетичких друго­
сти трансформише у јединствен формално-стилски модел”.

Тако су се под ауторкином компаративном лупом нашли специфич­
на лексика и стилско-језичка средства (пре свега стилска фигура оно­
матопеја), као и поетичке карактеристике („педантно затворен систем”) 
Ђорђа Марковића Кодера и Драгана Бошковића. Упоредним прегледом 
Милица Ћуковић је изнашла сродности између Бошковића и Растка 
Петровића, истакнутог српског песника и прозаисте коме је Бошковић 
посветио и дужну академску и антологичарску пажњу, међу којима су, 
према ауторкиним запажањима, упадљивије 

окренутост дужим лирским (и лирско-епским) облицима; прозаизација 
поезије; химничан, повишен, екстатичан тон; жанровски, стилски и језич­
ки плурализам; варирање лајтмотива, њихово семантичко нијансирање 
и допуњавање; телесни и физиолошки аспект (каталог различитих боле­
сти и органа); покрет, динамизам, опчињеност путовањима, даље као 
поетичка доминанта; метафора еухаристије; топос аеропланизма и тек­
стуално (само)убрзање; удео афазије у метапоетичким концепцијама и 
обиље ономатопеја којима се моделује аудитивна имагинација ове двојице 
стваралаца. 

Милица Ћуковић из компаративистичког аспекта разматра и сродне 
теме, мотиве и поступке у поезији Драгана Бошковића и његових живих 
савременика. Тако се усредсређује на тумачење песничке фигуре мајке, 
у различитим поетичким модусима заступљене у Бошковићевом и песни­
штву Живорада Недељковића. Посвећује се и видовима фигурације неба, 
пре свега оног које алудира на култни филм Вима Вендерса Небо над 
Берлином, као заједничком тематско-мотивском и естетском упоришту 
које повлачи мноштво других мотива, (ауто)поетичких исказа и фигура 
у поезији генерацијских сродника Ане Ристовић и Драгана Бошковића. 
Рашчлањава и песничко-филозофски третман феномена старости и као 



188

мотива и као онтолошке категорије, за коју су, сваки на свој естетско-по­
етски начин, испољили интересовање и Саша Радојчић и Драган Бошко­
вић. Не само одличну обавештеност о предмету проучавања већ и за­
видну спретност у паралелном рашчитавању дискурзивних и песничких 
текстова, Милица Ћуковић на прави начин демонстрира у поглављу о 
тачкама дотицаја песничке филозофије Војислава Карановића и Драгана 
Бошковића. Овде се и са постструктуралистичког и са естетичког и са 
иманентно поетичког становишта поступно раскрива смисао поетике 
измицања, „говора одсутности”, „песме без средишта” и понора између 
знака и значења као, према Бошковићевом интерпретативном закључку, 
сржи Карановићеве лирике, али и као Бошковићевог уметничког само­
одређења. Карановићеви избрисани трагови другости који се уконачују 
у ништа као „песничко-онтолошке метафоре” и поетског обрасца, како 
Милица Ћуковић књижевноисторијски поставља, врхуни у све онтоло­
шки уздигнутом у Бошковићевој поезији и мисли о поезији, обележава­
јући притом „поетичко кретање српског песништва краја двадесетог и 
првих двеју деценија двадесет првог века”. Поетичко зрачење једног 
аутора на другог, њихово синхроно обделавање и „весело нихилирање” 
у простору неухватљивих означитеља – „сенки предмета” (Александар 
Ристовић), Милица Ћуковић сумира са неприкосновеном недвосмисле­
ношћу: 

Раст у негативитету, убрзање у континуираном измицању, живљење 
(од) сопственог негирања, може се представити као кретање од „загрљаја 
у коме нема никога” поезије Војислава Карановића [...] до додира без прсти­
ју и пољупца без усана поезије Драгана Бошковића [...]. Ништа или све 
јесте нарастајућа белина, убрзани процес пражњења, измицање, брисање, 
дисеминативна кулминација и кровно поетичко обележје стваралаштва 
ове двојице аутора. 

У опсегу компаративног објашњења поетичких поступака и темат­
ско-мотивских сличности и блискости у овој монографији су се с раз­
логом затекли и ауторски радови кантаутора и песника Ника Кејва и 
пољског песника Марћина Швјетлицког. Милицу Ћуковић занимају 
подударности и напоредности у конфигурисању мотива (одлазећег) оца, 
односно религијског и еротског регистра у песничком обликовању љу­
бави и у атрибуцији њеног иконичног аналогона Богородице у креатив­
ној мариолошкој концепцији Ника Кејва и Драгана Бошковића. Милица 
Ћуковић оставља и драгоцен прилог за разумевање пољско-српских пе­
сничких веза на примеру поетичког огледања и дозивања пољског песни­
ка Марћина Швјетлицког и српског литерате Драгана Бошковића. Њи­
хове корелације препознате су у домену интермедијалности (везе са рок 
музиком, повратак гласу и певању као идеалу „аудио-поезије”, песничка 
изведба), у окренутости супкултурним моделима, у постструктурали­



189

стичком неповерењу у реч, у интертекстуалном угледању на стварала­
штво Пети Смит и упућивању на редитеља Дејвида Линча. Ауторка мо­
нографије бележи и мотивске подударности у поезији Швјетлицког и 
Бошковића (лајтмотив алкохола, цигарета, дувана, промене жене, пса, 
државе), стваралачку критику социјалне стварности итд., али примећује 
и њихов опозитни став према постојању Бога, где се код пољског песника 
прави видан отклон од Вишње инстанце, а код српског се слави његово 
неупитно присуство. 

Монографија Милице Ћуковић изнутра настоји да расветли Бошко­
вићев поетски опус, дискурсом који готово да опонаша језичко-умет­
ничку артикулацију самог песника, неретко на научно-есејистички стил 
свог тумачења надовезујући конкретне Бошковићеве стихове, не само као 
илустрацију претходно изнетих тврдњи већ као смисаони контрапункт. 
Ауторка тиме имплицитно указује на парадоксално својство релације 
песник–критичар у овом „књижевном случају”, односно на инверзију 
тог односа према иманентно поетичком диктату саме Бошковићеве по­
езије, али и на песничко-критичко сазвучје. Наиме, о поезији отворено 
деридијанско-постструктуралистички утемељној (под условом да су 
„ослонац” и „утемељење” какве-такве поштпалице, или макар довољно 
описне речи за различиту, алтернативну, контра, непрестано измичућу, 
слутећу, будућу, које ће тек доћи, интелектуалну и песничко-егзистен­
цијалну инстанцу која се бори за своје место под српским и светским 
књижевним сунцем) можда и није могуће писати на досадашњи логосни, 
рационалистичко-структуралистички уозбиљени начин који тежи ста­
билним означитељима, архетиповима и метанаративима, а да се не изне­
вере њени постулати и смисаона тежишта. Писање низ језичко-стилску 
длаку ове поетике подразумева колико дубље разумевање те поетике, 
толико и подвиг херменеутичког уживљавања, али и саучесништва, које 
са собом носи ризик симпатичног преступа удубљеног тумача. Најважније 
је, међутим, то што Милица Ћуковић тим добро осмишљеним маневром 
открива и карактеристику властитог критичког писма. Појмовно и стил­
ски прилагођено предмету, оно остаје интерпретативно надахнуто и жи­
вахно у излагању досегнутих увида. Стога у њему и најскрупулознији 
читалаца/метакритичар мора потврдити да и осавремењени дискурс кри­
тичког оглашавања и те како може да испуни критеријуме добре кри­
тичке прозе. 

Теолошки постструктурализам: поезија и поетика Драгана Бошко­
вића, као прва целовита монографија посвећена делу нашег песника, не 
само што помаже потпунијем разумевању његове јединствене поетике 
на савременој српској песничкој сцени него и шири епистемолошки хо­
ризонт за сагледавање српске и светске књижевности 20. и 21. века, одно­
сно за препознавање естетски и семантички плодотворних веза између 
текстова књижевности, (контра)културе и филма. С тих разлога ће је, 



190

уверени смо, као незаобилазну литературу консултовати многи проуча­
ваоци савремене српске књижевности. Милица Ћуковић је несумњиво 
овом студијом оправдала велико поверење које су јој пружили чланови 
наше књижевне заједнице и пружила огледан пример уметности тумачења.

Др Јана М. АЛЕКСИЋ
Виши научни сарадник

Институт за књижевност и уметност, Београд
tiamataleksic@gmail.com

И ПОСЛЕ АРИСТОТЕЛА – АРИСТОТЕЛ!

Никола Миљковић, Мрвице са Аристотелове трпезе, Логос, Београд 2025

Великом хеленском песнику Есхилу приписују се речи да су све 
његове трагедије само „мрвице са богате Хомерове трпезе”. Алудира­
јући насловом монографије на Есхилове речи, аутор је, очито, желео 
нагласити утицај који је Аристотел, тачније његов трактат О песничкој 
уметности, као први текст на европском тлу коме можемо придодати 
придев књижевнотеоријски, имао кроз векове.

Монографија Мрвице са Аристотелове трпезе Николе Миљкови­
ћа, ванредног професора на Филолошком факултету Универзитета у 
Београду, настала је, како се у предговору наводи, на основу једносеме­
стралних предавања из предмета Увод у књижевност. Стога по својој 
основној намени књига представља својеврсни приручник за овај пред­
мет, док би, с друге стране, књига била веома значајна и као студија у 
којој се даје нешто свежији осврт на књижевнотеоријску проблематику. 
Структура монографије је асиметрична – највећи део текста представља 
преглед дешавања на књижевноисторијској и књижевнотеоријској сцени 
од антике до романтизма, иза чега следи део о версификацији и анали­
зи лирске песме, да би на крају све то пратио Појмовник. 

На самом почетку, у Уводу (9–18) и Глави I (19–26) разматрају се 
прапочеци науке о књижевности од епохе синкретизма (термин А. Весе­
ловског), преко првих филолошких радова, попут кодификовања Хоме­
рових епова за време атинског владара Пизистрата у VI веку пре н. е., 
па све до места и значаја Александријске школе и Музеја и рада тамо­
шњих библиотекара у оснивању филологије. Овде се такође прави осврт 
на идеју књижевног канона, као важног циља али и резултата бављења 
науком о књижевности. Разматрају се порекло и значења битних појмо­
ва какви су херменеутика, филологија, књижевно дело итд., разгранича­
ва се књижевноуметнички текст од оног који то није, уз тврдњу да један 
од кључних критеријума при таквом разграничавању јесте естетски 



191

критеријум: „Да би, дакле, неки текст могао да се назове књижевним 
(уметничким) делом мора задовољавати одређене критеријуме од којих 
је засигурно најстрожи естетски, што из круга књижевно-уметничких 
текстова одмах елиминише многе претенденте на ту титулу” (14).

У Глави II (27–60) у фокусу је утемељење науке о књижевности у 
антици, тачније у делима Платона, Аристотела и Хорација, којима су 
посвећена посебна потпоглавља. Излагање почиње од Платонових дела 
Држава и Ијон, у којима се, како показује аутор, актуелизује питање 
улоге песника у друштву, али и саме теме његовог стваралаштва. Ту се 
посебна пажња поклања појмовима мимезиса, ејдоса, истине, мита о 
пећини и др., који ће условити настанак првог филозофско-филолошког 
трактата – Аристотеловог списа О песничкој уметности.

Окосницу ове главе чине разматрања Аристотеловог списа О пе­
сничкој уметности, који се одређује као дескриптивни, и Хорацијеве 
Посланице Пизонима, о којој се говори као о проскриптивној. Ова дела 
се детаљно представљају читаоцу и обраћа се пажња на кључне појмове 
попут катарзе, анагнорезе, хамартије итд., који се срећу код Аристотела, 
али се једнако интересантно тумаче и појмови који су постали крила­
тице а уводи их Хорације, какви су изрази ab ovo, ut pictura poiesis, deus 
ex machina и многи други.

Глава III (61–243) носи поднаслов „Наука о књижевности у средњем 
веку и новом добу”, значајно је обимнија од претходних, и у њој се прати 
развој појава, жанрова и идеја кроз средњи век, ренесансу и хуманизам, 
барок, (нео)класицизам, просветитељство, све до романтизма. Међутим, 
у оквиру неких од поменутих епоха постоје и мања потпоглавља у ко­
јима се разматрају, рецимо, место и улога Словена на књижевној и кул­
турној сцени током средњег века, утицај византијске књижевности на 
обликовање словенских књижевности... Посебно се читаоцу предста­
вљају поједина дела у оквиру поменутих праваца, као што је случај са 
Декартовом Расправом о методи, Боалоовом Песничком уметношћу, 
Дидроовим Парадоксом о глумцу итд., за која је аутор сматрао да заслу­
жују коју реч више, јер су одиграла важну улогу у даљем развоју књи­
жевности на европском тлу. 

Ово поглавље је значајно и по томе што се у њему у општи ток 
излагања укључују и Словени, тј. по терминологији аутора – словенски 
терен, најављен још у Уводу, а који обухвата историју пет словенских 
књижевности – руске, пољске, чешке, словачке и украјинске, будући да 
је студентима тих студијских група овај приручник и намењен.

У оквиру ове целине посебно је значајно и потпоглавље „Реформа 
руског стиха и учени спор у XVIII веку” (184–187), у којем се расветљава 
предисторија модерног песништва кроз предочавање спора између руских 
песника Василија Тредјаковског, Александра Сумарокова и Михаила 
Ломоносова. Резултат овог плодног спора, пише аутор, биће „изналажење 



192

силаботонике као мере руског стиха” (186). Али то је, видеће се у делу 
о метричкој анализи песме, битно и за развој поезије диљем словенског 
терена.

Након опсежног представљања романтичарског покрета, уз обиље 
примера из књижевности разних народа, ово поглавље завршава се крат­
ким освртом на Фридриха Шлајермахера и његово, како Н. Миљковић 
то назива, „затварање херменеутичког круга” (239–244). Та цикличност, 
показује аутор, огледа се у Шлајермахеровом учењу о уметности (Kunst­
lehre), што је, заправо, наставак Аристотелове идеје тумачења (херме­
неутике). Н. Миљковић то овако представља: „Бављење херменеутиком, 
сматрао је Шлајермахер, треба посматрати као уметност, али овде није 
резултат неки конкретни уметнички продукт већ сам процес има карак­
тер уметности, јер правила постоје, али није прописана њихова употре­
ба, то није механички процес. Успех стога зависи од језичког талента и 
индивидуалног талента сваког човека” (241). На овај начин аутор жели 
да, у том првом или теоријском делу књиге, затвори круг који је започео 
са Аристотелом и на тај начин осветли алузију дату у наслову књиге, тј. 
да покаже колико су Аристотелове идеје биле живе и много векова након 
што их је филозоф из Стагире изрекао.

Други део књиге, који је смештен у Главу IV (244–297), даје преглед 
најчешћих стилских фигура и посебно се бави версификацијом и метрич­
ком анализом песме. Оваква асиметричност књиге је, вероватно, оправда­
на самом садржином студијског предмета који прати, а врло могуће и 
жељом да се на једном месту да најосновнији „алат” за бављење поезијом, 
будући да је она, у односу на прозу, увек мање заступљена у програмима, 
а неретко студентима и тежа за разумевање и анализу од, рецимо, романа.

Готово на самом крају књиге аутор је, да би избегао фусноте, осми­
слио и Појмовник (299–312), у коме се разјашњавају неки стручни терми­
ни или догађаји и личности из историје, митологије итд. Ако би фусноте 
искусном читаоцу неизоставно привлачиле пажњу, појмовником се он 
и не мора служити, уколико за тиме нема потребу. Премда, треба и то 
рећи, сам појмовник се може прелистати независно од књиге, јер пред­
ставља праву мини-енциклопедију. У њему читалац може сазнати поне­
што о базичним појмовима науке о књижевности, као што је књижевни 
јунак или свитак, или о неким жанровима попут дитирамба и епода, 
али може и опширније да се информише о сложенијим културолошким 
појмовима попут сарматизма у Пољској XVI века, о Пољско-литванској 
конфедерацији, Декабристичком устанку итд. 

Како то добра научна пракса налаже, а не желећи да остане недо­
речен, аутор на самом крају даје и кратку библиографију важнијих при­
ручника (313–314) у којима се читалац може детаљније и студиозније 
информисати о неким питањима која се у књизи разматрају или о онима 
која се само наговештавају.



193

*  *  *

Књига Мрвице са Аристотелове трпезе драгоцен је допринос на­
уци о књижевности на нашем језику јер се у њој, поред уобичајених име­
на западне (француске, енглеске, немачке) књижевнотеоријске и књижев­
ноисторијске мисли (Ернст Роберт Курцијус, Рене Велек, Остин Ворен, 
Ерих Ауербах, Тери Иглтон и др.) срећу и имена аутора са словенског 
терена, попут Александра Веселовског, Михаила Бахтина, Сергеја Аве­
ринцева, Јана Мукаржовског, Зденке Тихе, Ивана Франка и др. Овај укр­
штај двеју визура даје једну нову оптику за сагледавање основних пита­
ња из историје и теорије књижевности на европском тлу.

Иако постављена на чврстим теоријским основама, због есејистич­
ког тона којим је написана, али и стилског богатства, књига се може чи­
тати и као роман у којем је главна јунакиња Филологија, а њен се живот 
прати од рођења, преко различитих животних фаза и стасавања, све до 
зрелог доба.

Др Лазар П. МИЛЕНТИЈЕВИЋ
Универзитет у Новом Саду

Филозофски факултет
Одсек за славистику

milentijeviclazar@ff.uns.ac.rs

О СВЕТУ У ЧОВЕКУ И ЧОВЕКУ У СВЕТУ

Владимир Коларић, Достојевски у филмовима Живојина Павловића, Архив 
Српске православне цркве, Руски научни институт, Београд 2024

Настављајући са писањем и објављивањем у свом препознатљивом 
маниру, прозни и драмски писац, теоретичар уметности и културе и пре­
водилац Владимир Коларић тековину српске академске мисли обогатио 
је за још једно дело; дело које, упркос томе што својом оригиналношћу 
представља пионирски рад у датој области и незаобилазну литературу 
за проучавање односа филмске и књижевне уметности, одјек у рецен­
зији тек очекује.

Првобитно написана и објављена као докторска дисертација под 
називом Филм и књижевност: Транформација књижевног текста Ф. М. 
Достојевског у филмовима Живојина Павловића, одбрањена 2013. године 
на Факултету драмских уметности Универзитета уметности у Београду, 
ова књига представља њену незнатно измењену верзију, објављену 2024. 
године у сарадњи са Архивом Српске православне цркве и Руским науч­
ним институтом, под донекле другачијим насловом: Достојевски у фил­
мовима Живојина Павловића. Замисао са којом је написана јесте да се 



194

на опсежан начин изврши исцрпна анализа филмских остварења српског 
књижевника и редитеља Живојина Павловића, реализована кроз мета­
текстуалне и метакултуралне везе са књижевним делом – чини се неза­
обилазног – Фјодора Михајловича Достојевског. Уметничка дела на који­
ма Коларић темељи своју тврдњу о значајном утицају књижевног текста 
Достојевског на формирање филмске поетике Живојина Павловића јесу 
мање познати кратки романи Двојник (1846) и Вечни муж (1870) руског 
писца и драмски филмови Непријатељ (1965) и Дезертер (1992) српског 
редитеља, при чему Непријатељ представља осавремењену адаптацију 
Двојника, а Дезертер такође осавремењену адаптацију Вечног мужа.

Према речима самог аутора, фокус ове књиге јесте „опширно и 
детаљно, до сада неспроведено истраживање” дела домаћег редитеља, 
чија се вредност постављањем у контекст актуелних и теоријски изазов­
них проблема односа филма и књижевности и филмске адаптације књи­
жевне грађе непрестано испитује и доказује. Подробним прегледањем 
постојећих истраживања и затеченог појмовног оквира из области мета­
језика науке, филмске и књижевне теорије у ужем смислу, семиотичког 
метода и анализе текста, аутор нуди оригиналну синтезу досадашњих 
истраживања на дату тему, не сводећи је на пуко рециклирање постоје­
ћих знања. Један од начина на који приказ своје визије чува од моното­
није јесте не само позивање на имена најважнијих ауторитета филмске 
и књижевне теорије и њихова учења већ и успостављање непрекидне 
комуникације међу њима, константно их непосредно супротстављајући 
једне другима. Будући да се, између осталог, разматрају и питања пое­
тике, наратологије, семантичких, синтаксичких и прагматичких аспе­
ката односа текстова Павловића и Достојевског, неизбежна постају име­
на како чланова Тарту-московске школе семиотике, представника руског 
формализма, тако и других теоретичара књижевности и филма значајних 
за одабрану тему. Нека од најактивнијих имена у тој комуникацији јесу: 
Јуриј Лотман, Ричото Канудо, Рудолф Арнхајм, Александаp Астрик, 
Роман Ингарден, Роман Јакобсон, Ноам Чомски, Виктор Шкловски, Јуриј 
Тињанов, Михаил Бахтин и др. Своје саговорнике-супарнике они прона­
лазе у Живојину Павловићу и Ф. М. Достојевском, који својим уметнич­
ким поступцима испитују границе њихових теорија.

Иако је рад Владимира Коларића дубоко студиозан, у њему је успе­
шно сачувана одређена разиграност, виталност, која се увиђа у начину 
на који се рад поиграва комплексношћу теме, непрестано се крећући на 
граници између научног, метанаучног и филозофског, али ни у једном 
моменту не угрожавајући своју прагматичност. Велики део заслуга по­
водом сарадљивости и слободе која је остављена интерпретацији дугује 
се самом предмету проучавања – а то је уметност; конкретније, то су – 
књижевност и филм. Жеља аутора јесте да се анализе које га чине схвате 
као „мишљење ’са филмом’, о филму самом и уметности, али потенци­



195

јално и о свему ономе о чему се уопште може мислити, филмом или на 
било који други начин, макар то било и мишљење само” (316).

Како би дошао до одговора на питања да ли се и где у филмском 
опусу Живојина Павловића може директно препознати инспирисаност 
књижевним делом Ф. М. Достојевског и како се то осликава у филму, 
Коларић се претходно мора позабавити вишедеценијском проблематиком 
односа филмске адаптације и књижевног дела и помирити ове две умет­
ности. Помирење ових двеју уметности не састоји се у величању једне а 
ружењу друге, већ у увиђању потенцијала њихових изражајних могућно­
сти које се, управо као такве, другачије, нуде уметнику. Стога ће филм 
ствари увек боље показати, али ће их књига увек боље исказати; „Роман 
је прича која се организује у свет, филм је свет који се организује у причу” 
(Кристијан Мез, Огледи о значењу филма II, Београд 1978). Ниједно не 
ужива преимућство у односу на оно друго. На истом трагу је био и Жи­
војин Павловић када је рекао да се књижевност везује за способност при­
казивања Света у Човеку, а филм за приказивање Човека у Свету.

Нека од питања која аутор покрива, позивајући се на најважније 
теоретичаре из ових области, јесу: оспоравање вредности филмске адап­
тације (наспрам књижевног дела које се адаптира); каква је улога књи­
жевности у самом развоју и формирању филма, односно како су књижев­
ност и драма помогли филму у проналажењу „сопствених наративних 
и реторичких стратегија” (92); утицај романа на развој филмског сижеа; 
да ли филм адаптацијом књижевног дела врши „апропријацију” примар­
ног текста; проблем слике у филму наспрам књижевности, односно мо­
гућност употребе реторичких тропа и фигура унутар изражајних сред­
става филма и сл. Свакако, питање које представља окосницу читавог 
рада јесте: да ли, колико и на који начин на поетику једне одређене 
уметности или њеног појединачног остварења дејствује друга уметност 
или њено појединачно остварење, као и колико је могуће то дејство пој­
мовно одредити; све ово директно се тиче утицаја Ф. М. Достојевског 
на дело Живојина Павловића.

У сегменту који носи наслов „Трансформација књижевног текста 
Достојевског у филмовима Живојина Павловића” Коларић на целовит 
и интермедијалан начин износи своју хипотезу о значајном утицају књи­
жевног текста једног на формирање филмске поетике другог уметника; 
о обликовном и спознајном потенцијалу Павловићевих филмских адап­
тација књижевног дела Достојевског, као и могућем међусобном обли­
ковном утицају уметничких текстова различитих система и могућности 
његовог појмовног утврђивања. Павловић je, од укупно тринаест цело­
вечерњих играних филмова које је режирао, чак девет снимио на основу 
књижевних дела. Адаптирао је дела домаћих и страних писаца – било да 
су у питању романи, приповетке или драме – из различитих књижевних 
и историјских епоха, као и своја сопствена. Међутим, примећује се да 



196

међу свим књижевним ауторима које је Павловић адаптирао – или желео 
да адаптира – Ф. М. Достојевски заузима посебно место. Овакав закључак 
аутор не изводи само на основу чињеница из биографије већ пре свега 
из анализе и тумачења Павловићеве поетике и уметничког текста, нарав­
но са фокусом на филмовима Непријатељ и Дезертер: 

Сама вишеструкост посезања за књижевним текстом Достојевског 
у разним видовима и разним периодима Павловићевог стваралаштва, уз 
често позивање на Достојевског у Павловићевим нефикционалним прозним 
текстовима, довољно говори о изузетном значају књижевног дела великог 
руског писца за формирање и развој како књижевне тако и филмске пое­
тике Живојина Павловића (224). 

Као неке од главних тачака сусрета поетике Живојина Павловића и 
поетике Ф. М. Достојевског, Коларић одређује: тежњу ка целовитости, која 
код Достојевског своје упориште све чвршће налази у хришћанству, док 
код Павловића остаје ствар уметничке интуиције и уметничког искуства; 
тежњу ка суштини, оном „једино битном”, коју ће Достојевски препозна­
ти као Христа, а Павловић као дужност која уметника усмерава ка потрази 
за истином; нагласак на личности; велики значај уметности као произво­
да стваралаштва; нераскидање везе између етике и естетике итд.

Религијски и хришћански аспект дела Ф. М. Достојевског није био 
непознат ни Живојину Павловићу. Напротив, он је најзрелији период 
свог живота и стваралаштва провео рвајући се управо са тим слојем 
пишчеве поетике. Читајући Браћу Карамазове, Павловић не крије своје 
неслагање са писцем, забележивши: 

Уплашен сам и зачуђен идејом Достојевског: треба по цену одрица­
ња љубити ближњега свог. По цену бола и мука. Зашто? [...] Не, не могу 
да разумем: како љубити ближњег, а ето, никог не познајеш, нити видиш, 
нити чујеш. А опет: чујеш, и видиш, и можеш да осећаш, а не осећаш 
ништа, само заглушујући мук у себи и ван себе. Каже: човек је грешан и 
због тога мора волети друге и жртвовати им се ради искупљења. Смешно. 
Безазлена и готово малоумна хипотеза (240).

Упркос томе што се није слагао са хришћанском природом ствара­
лаштва, Павловић не само да не укида веру као битно искуство људског 
постојања већ је никада не одбацује као нешто презрено. Напротив, он 
веру, исто као и уметност, види као производ људског стваралаштва у 
трагању за истином, за којом је, на крају крајева, и сам трагао у свом ства­
ралачком маниру. Коларић констатује да, иако никада није усвојио хри­
шћанску природу стваралаштва и мисли Достојевског, Живојин Павловић 
баш у његовом делу проналази најприближнију аналогију сопственој 
слици света.



197

Својом књигом Достојевски у филмовима Живојина Павловића 
Владимир Коларић жели да допринесе филмској и књижевној теорији 
тако што на веома систематичан али ништа мање ефектан начин оства­
рује синтезу досадашњих истраживања на тему односа филмске и књи­
жевне уметности и продубљује проблематику филмске адаптације на 
примеру књижевног опуса руског писца Ф. М. Достојевског и једног од 
најзначајнијих српских редитеља, Живојина Павловића. Аутор себи за 
циљ поставља да на комплетнији, интермедијални начин пружи увид у 
потенцијал трансмедијалног трансформисања дела Ф. М. Достојевског 
унутар опуса Живојина Павловића, у чему свакако – мало је рећи – успева.

Софија С. РАКОЧЕВИЋ
Универзитет у Новом Саду

Филозофски факултет
Одсек за компаративну књижевност

Мастер студије
sofija.rakocevic001@gmail.com

ВРЕЛО И БУКАГИЈЕ

Ђорђе Д. Перић, Огледи из историје српског позоришта, Српско народно 
позориште, Нови Сад 2024

I

У предговору Иване Илић Киш, „’Огледи из историје српског по­
зоришта’ Ђорђа Д. Перића”, лапидарно је проблематизован, може се 
рећи, један општи парадокс, чија је природа, у основи, донекле „имаго­
лошка” – наиме, у предговору је дато мишљење о томе како је мало „оних 
који домашују врлину књижевног историчара Ђорђа Д. Перића, чији радо­
ви не досежу до ширег круга научне и стручне јавности” (8). Ако би се о 
томе размишљало, рецимо, у правцу онога што је речено у Семиосфери 
Јурија Лотмана, могло би се рећи: можда је, у случају недовољног ауторског 
досезања, реч о извесном непоклапању које постоји у оквиру система ко­
дова који нас подсећају, индиректно, на фигуре имплицитног аутора и им­
плицитног читаоца и на њихово могуће неподударање, неслагање као узрок 
„непопуларности” или маргинализованости дела; дакле, према Лотману, 
„текст тежи да аудиторијум прилагоди себи, да му наметне свој систем 
кодова, аудиторијум му одговара истом мером. Текст као да у себе укљу­
чује представу ’свог’ идеалног аудиторијума, аудиторијум – ’свог’ текста”.1 

1  Јуриј М. Лотман, Семиосфера, прев. Веселка Сантини, Светови, Нови 
Сад 2004, 96.



198

У овом случају, одговор на питање „досежуће” комуникације дела 
и публике могао би се потражити у радовима Огледа из историје српског 
позоришта: наиме, доста је критичких и исправних закључака дато у 
текстовима Огледа, као што су „Увод у заборављену позоришну тему 
или осврт на термин Лазе Костића ’народно глумовање’” или „’Орација 
Рождества Христова’, вертепска игра из XVIII века”, који се односе на 
(ужу, стручну) проблематичност реципијентског лењивог односа према 
грађи, литератури и наслеђу – у првом огледу, на пример, писано је из­
међу осталог о скупу „Фолклорни театар у балканским и подунавским 
земљама”, који је одржан осамдесетих година прошлог века; занимљи­
во је да је на њему, поред „домаћег” термина народно глумовање, терми­
нолошки превагнула друга Лазина синтагма: théàtre folklore (фолклорни 
театар); понајвише, интересантно је Перићево запажање да „расправља­
ло се под тим насловом углавном са становишта позоришне теорије, а 
није наведен ниједан пример из српске народне баштине [...] То нам гово­
ри и о неспособности позоришних теоретичара који слабо или никако не 
познају сопствену фолклорну баштину” (16). Попут тога, оглед „’Орација 
Рождества Христова’, вертепска игра из XVIII века”, први пут објављен 
2010. године, добар је пример када је реч о мапирању тема-запећака у 
контексту савремене театрологије: Перић подсећа (или упозорава) да је 
вертеп „као културно-историјско добро потпуно заборављен; од 1945. 
године до данас није прештампан ниједан текст вертепа, није спремљена 
ни одиграна ниједна луткарска или позоришно огледна представа, није 
написан ниједан текст ни историјко-театарске, ни информативне при­
роде” (88).

Извесна „самосвест” Огледа из историје српског позоришта Ђор­
ђа Д. Перића, зато, пре него на „шуму” у комуникацији између система 
кодова или између дела и читаоца, почива на ауторовом активном пре­
познавању (и истицању!) летаргије која је присутна у читалачком колек­
тиву; та летаргија могла би представљати прећутни споразум између 
аутора и „аудиторијума” и одатле, из такве атмосфере, рекло би се, 
настају „заборављене теме”, својеврсне „букагије” које Огледи из исто­
рије српског позоришта и њихова истраживачка драгоценост „вуку” за 
собом.

II

Постоји извесна доза „белетристичке примамљивости” у Огледима 
из историје српског позоришта, књизи огледа-есеја у три поглавља, у 
којој је сабрано тринаест текстова Ђорђа Д. Перића (1947), књижевног 
историчара, есејисте, биографа и етнотекстолога. Таква врста „припо­
ведне примамљивости” у Перићевим радовима природна је јер „исто­
ричар-приповедач” има за полазиште разумевање „укуса колективног 



199

стварања”.2 Зато је, на пример, кроз сва три поглавља3 Огледа из исто­
рије српског позоришта („Увод”, „Школско позориште у време барока” 
и „Огледи из класицизма и предромантизма”) могуће успоставити асо­
цијативну паралелу са сегментом почетног поглавља у документарно-
-уметничкој прози Мемоари сликара: ту је иницијално стваралачко sobria 
ebrietas младог Паје Јовановића – тада тек будућег сликара – објашње­
но сублимираном надахнутошћу српским епосом, тачније, живом снагом 
српског народа да епос, као уметничко-духовну потку и нормативну 
вредност, негује. У том смислу, принцип неговања (огрнут, у случају 
Огледа мање романтизованим и не сасвим дословно схваћеним епосом, 
који више упућује на „хроничарску” врсту колективне свести о свом 
идентитетском коду) у Перићевим текстовима значи и поставити истра­
живачки темељ у препознавање и, рецимо, ревалоризацију колективног 
реаговања на перформативни синкретизам (звук, плес, риму) и њено 
значење у XVIII и XIX веку и утолико су три огледа, одређена да чине 
„Увод”, пригоднија и више „програмска”. Тако, огледи „Увод у забора­
вљену позоришну тему или осврт на термин Лазе Костића ’народно 
глумовање’” и „Народно глумовање: Доситејево сећање на једну песму 
– игру из детињства” доследно разматрају позориште које за основу има 
„чисти ’народни, самоникли’, из душе народне, прави ’folklore’” (14), који 
је, у првом огледу, контекстуализован занимљивим и етнолошки драго­
ценим чланцима Василија Кондића из Приједора („Неколико од народ­
них игара у Босни”, Јавор, 1890) о зимским сеоским народним играма 

2  Видети: Видо Латковић, Народна књижевност I, Научна књига, Београд 
1967, 8. 

3  „Увод” садржи три огледа: „Увод у заборављену позоришну тему или 
осврт на термин Лазе Костића ’народно глумовање’”, „Сценски елементи у на­
родној игри ’Војвода’ феудалног доба” и „Народно глумовање: Доситејево се­
ћање на једну песму – игру из детињства”. У поглављу „Школско позориште у 
време барока” дато је шест огледа: „Увод у почетак српског барокног црквено-
-школског театра: Позоришни дијалог, најстарији сценски облик црквено-школ­
ских игара у XVIII веку”, „’Плач мајке цара Уроша’, најстарија српска позоришна 
песма”, „’Орације Рождества Христова’, вертепска школска игра из XVIII века”, 
„Вертепска песма Јована Рајића ’Пјесн на Рождество Христово’”, „’Умовенїе 
ногъ’ – Тумачење једног места из ’Живота и прикљученија’ Доситеја Обрадови­
ћа”, „’Воскрес Исус от Гроба, радост возсија’, О писцу, казивачу и записивачу 
ускршње игре ’Христов гроб’” (1820, поводом 200-годишњице)”. У „Огледима 
из класицизма и предромантизма” реч је о четири огледа: „Књижевни лик ви­
зантијског војводе Велизарија у историји српске књижевности” I и II, „’Нерод’ 
– загонетна причица из Вуковог ’Рјечника’: Латинска анегдота о Пори и њеном 
засужњеном оцу Кимону, у обради једночинке А. Коцебуа ’Алписка колиба’, и 
иста тема у ликовној, писаној и усменој књижевности”, „Неколико певаних пе­
сама из Стеријиних прозних и позоришних дела” и „Популарна балада ’Млада 
Јелка љуби Јанка’ као почетни извор стварања некад слављене а данас забора­
вљене трагедије Матије Бана ’Српске цвети’”; већина огледа претходно је обја­
вљивана у часописима попут Зборника Матице српске за сценске уметности 
и музику, Гласника српске православне цркве, Домета, Братства – о томе је 
опширније писано у предговору Огледа из историје српског позоришта.



200

попут Хаџија, Заната, Чирјака, Тамбура и Марка Т. Перовића (Глас 
Црногорца, 1891), о јовањданским играма Ђер-ђидије, Игре с вратилом, 
Бабе и дједа и друге, што је за резултат имало објављивање рада Лазе 
Костића „Народно глумовање” у Гласнику Земаљског музеја у Босни и 
Херцеговини 1893. године, где се настојало испитати како функционише 
„театрална жица у народном животу” (15), уз потцртавање опозитног 
односа између фолклора и театра. Тако рећи „органски” корени народног 
упијања „мелоса” уочљиви су и у писму Доситеја Обрадовића Софији 
Теодоровић из 1806. године, где је у центар разматрања постављена пе­
сма која је касније забележена у петој књизи Српских народних пјесама 
Вука Караџића („Што бих дала за момка?”), као и у књизи Južno-slovjen­
ske narodne popievke III етномузиколога и мелографа Фрање Ксавера 
Кухача из 1880. године („Što bi dala za momka?”): у питању је, како наво­
ди Перић (према Кухачу), шаљива загонетка или „вабиљка за брак” (44), 
у Црној Гори игра, а у Срему и Бачкој поскочица, о чему сведоче вари­
јанте наведене у огледу „Доситејево сећање на једну песму – игру из 
детињства”. Осим детаљног описа игара и песама датог у Огледима, 
(етно)музиколошка посластица која прати, када је реч о „Уводу”, како 
оглед о песми забележеној у писму Доситеја Обрадовића Софији Теодо­
ровић, тако и оглед „Сценски елементи у народној игри ’Војвода’ феу­
далног доба”, односи се на приложене нотне записе: оглед о песми „Што 
бих дала за момка?” прати нотни запис из Južno-slovjenskih narodnih 
popievki III Фрање Ксавера Кухача у Г-дуру, док је у раду о народној 
игри Војвода дато више варијанти нотних записа (са Косова и из Црне 
Горе), због одјека у употреби речи роменча, која је присутна најпре у 
преводу Александриде на српскословенски језик (XIV век), затим у те­
стаменту Јелене Лазаревић Балшић из 1442. године, као и у народном 
песништву (примери су забележени у приморским крајевима Црне Горе 
захваљујући Миодрагу Васиљевићу, мелографу који је 1965. године обја­
вио Народне мелодије Црне Горе), али и у играма са Косова (Војвода), о 
чему су писале сестре Љубица и Даница Јанковић (касније и архитекта 
Иван Здравковић) након посета Горњем Неродимљу 1934. и 1935. године 
– о сличним обичајима са подручја Сталаћа, наводи даље Перић, пише 
и Данило Катић; такође, улажење у траг одјеку употребе роменче пра­
ти и занимљива и проницљива анализа припева игре Војвода (Елирјо!, 
Леро!, Лерјо!). У сваком случају, рекло би се да, поред осталог, читајући 
Огледе, реципијент који има слуха и поседује макар и саме основе му­
зичког образовања, уз подсећање на правила тактирања и интонирања, 
може самостално „реконструисати” старе народне мелодије на лицу 
места, из своје столице.

На једном месту Хејден Вајт у својој Метаисторији, у контексту 
формалне усклађености приповедног процеса, пише о току „зрења” 
историјског приказа: он је, према Вајту, удвостручен, посреднички; он 



201

настаје тако што његово кретање подразумева лук између хронике и 
приче, где елементи догађаја бивају подређени значењској хијерархији 
као правилу приче4 и може се рећи да је то случај са готово свим огле­
дима у поглављу „Школско позориште у време барока” у Огледима из 
историје српског позоришта: на пример, када је реч о огледу „Увод у 
почетак српског барокног црквено-школског театра”, праћење трага 
најстаријег позоришног дијалога из прве половине XVIII века – који је 
одомаћен у српској култури захваљујући Максиму Суворову и „настав­
ницима Карловачке богословије, на челу са Емануилом Козачинским” 
(55–56) – подразумева композитора Корнелија Станковића као „цен­
тралног јунака”, који је од карловачких појаца у XIX веку записао не­
литургијску песму „Ој ти ђаче учени”, која је затим објављена у Србским 
народним песмама 1859. године; у контексту позоришног дијалога „Ој 
ти ђаче учени”, поред нотних записа и анализе текста, драгоцено је и 
„гранање путање” бележења дијалога, прецизније, спомињање Зборника 
учитеља Аврама Максимовића (1770) из Парабућа, односно Раткова (55), 
историје књижевности Михајла Возњака, али и Стихослова (1717) кру­
шедолског архимандрита и „епископа печујско-мохачко-сечујског” (56) 
Никанора Милентијевића, као својеврсне дијалошко-позоришне „прет­
ходнице”, као и три интересантна позоришна дијалога Гаврила Стефано­
вића Венцловића. Сличан поступак присутан је у огледу „’Плач мајке 
цара Уроша’, најстарија српска позоришна драма”, где својеврсни „јуна­
ци” постају Емануил Козачински са својом школском драмом Траедо­
комедија из 1736. године и Јован Рајић са својом прерадом Трагедија, 
сирјеч печалнаја повјест о смерти последњаго царја сербскаго Уроша 
Пјатаго и о паденији сербскога царства из 1789. године, у оквиру чега су 
индикативне две песме намењене ђачком певању, „Преславна Сербије” 
(у Рајићевој варијанти под насловом „Прискорбна горлице”) и „Ти созда­
виј око” (присутна и у Траедокомедији и у Рајићевој преради, занимљиво 
је да представља „лирски излив најдубљег бола једне мајке над мртвим 
телом свога јединца, изражен у облику плача” (63)). О њеној путањи при­
поведа се тако да се вероватно од 1736. године „певушила и изван драм­
ских оквира” (63), па се бележила и у грађанским песмарицама у XIX 
веку: Перић наводи Записну књижицу из 1813. године, где је песма забе­
лежена под насловом „Сетованије императрице Стефана Душана за сином 
јеја Урошем”, затим и Сербски народни лист из 1837. године и песмари­
цу Арсенија Ћирића из 1846. године, а 1863. године у другој књизи 
Српских народних песама Корнелија Станковића, песма „Ти создавиј 
око” и њена мелодија објављене су према певању шабачког владике Га­
врила Поповића, који је песму „од своје мајке слушао” (65). У „вертепске 
огледе” могуће је убројати два текста, „’Орације Рождества Христова’, 

4  Видети: Хејден Вајт, Метаисторија, прев. Ратко Радуновић, ЦИД, Под­
горица 2011, 20.



202

вертепска школска игра из XVIII века” и „Вертепска песма Јована Ра­
јића ’Пјесн на Рождество Христово’”. Поред сачуваног (и на крају огле­
да приложеног) рукописа вертепске школске драме Орације Рождества 
Христова непознатог писца, која садржи шест вертепских песама (од 
тога две литургијске и четири нелитургијске) (в. 70) и која је подробно 
објашњена,5 детаљно и хронолошки разматра се и помен „орација” и 
вертепа и то у Београдско-карловачкој митрополији 1726–1730, 1731–
1737, као и 1749–1768. године, у време карловачког митрополита Павла 
Ненадовића. Такође, успостављена је разлика између вертепа (сценско 
дело, али и „макета пећине Христовог рођења” (81)), „орације” (пригод­
них говора) и вертепске песме која се пева. Осим тога, у огледу је дата 
компаративна – и иновативна – анализа Батуринског вертепа и Орација 
Рождества Христова, што у извесном смислу представља надовезивање 
на истраживања Мираша Кићовића о везама српског и украјинског вер­
тепа. Ипак, други вертепски тематизован оглед, чије је полазиште 24. број 
часописа Невен, који је штампан у време Божића 1885. године, рекон­
струише књижевноисторијску позадину песме Пјесн на Рождество Хри­
стово Јована Рајића: њен контекст је разуђен, иако оригинални рукопис 
песме није сачуван – штампани примерци сежу до 1790. године и при­
мерка књиге „Пјесни различна на господскија празники”, који је при­
падао Рајићевом ученику, митрополиту Стевану Стратимировићу, а као 
релевантне спомињу се и песмарице Јована Пајића (1820) и Павла Пана­
јотовића (1830). Захваљујући Банаћанину Давиду Рајићу (који је у XIX 
веку божићне песме, па и ову, популаризовао међу препарандима), Кор­
нелију Станковићу, Јовану К. Борјановићу, који је песму према „старин­
ском српском напеву покојнога Димитрија Поповића, пароха и катихете 
у Сомбору” (109) записао, песма је била бележена и у катавасијама (1877, 
1879, 1898), а вредни помена су и мелографски записи сомборског кати­
хете Ненада Барачког из 1926. године, као и Косте П. Манојловића из 
1928. године. Занимљиво је, такође, напоменути да својеврсни „интер­
текстуални окидач” постоји и у огледу о заборављеној (пред)васкршњој 
свечаности Умовеније ног – реч је, дакле, о црквеном приказању које је 
изведено 1758. године у Саборној цркви у Сремским Карловцима, при­
ликом рукоположења Доситеја Обрадовића за ђакона и као такво оно је 
описано у његовој аутобиографији Живот и прикљученија; у огледу је на 
интересантан начин исприповедано и указано на јеванђелску и црквену 
традицију „умивања ногу”, а Ђорђе Д. Перић открива да су о Умовени­
ју ног писали Светозар Радојчић у Узорима и делима старих српских 
уметника, „заборављени српски литургичар и јеромонах хаџи Теофил 
Стефановић” (114) у свом Обредословљу, Лазар Мирковић у својој Хеор­

5  У питању су тропар „Рождество Твоје Христе Боже наш”, кондак „Дје­
ва днес пресушчественаго раждајет” и песме „Слава во вишних Богу”, „Шедше 
три(ј)е цари”, „Бог и Господ”, „Витја детја мало(ј)е” (70).



203

тологији или литургијском развитку и богослужењу празника право­
славне источне цркве, као и Димитрије Руварац у „Српским старинама” 
(Глас истине), који прилаже уз то и документ „Ко умовенији ногам, 
случившисја имже надлежалое”, а Перић га објављује у целости и на 
основу тога врши драгоцено хронолошко датирање извођења Умовенија 
ног током XVIII века – индикативне године у том смислу су 1745, 1746, 
1747 и 1750. (Пакрац); 1752, 1758, 1766. (Сремски Карловци); 1753. (Пешта– 
Будим) и 1785. (манастир Св. Петке, Фенек). Пажња је скренута и на 
српске текстове Умовенија ног, у оквиру чега је од значаја текст осјечког 
проте Лазара Богдановића „Чин прања ногу” (Просвјета, 1895), због опи­
са сценских радњи и драмске окоснице дела (121). Побожна позоришна 
игра Христов гроб, о којој је реч у последњем огледу „Воскрес Исус от 
гроба, радост возсија” у поглављу „Школско позориште у време барока”, 
доноси својеврсну „субверзивност”: пишући о тексту Александра Сан­
дића из 1874. године, објављеном у листу Позориште под насловом 
„Христов гроб”, Перић се оријентише ка чињеници да текст представља 
записано сећање старог учитеља Василија Бајића о тој побожној позо­
ришној игри и њеној завршној „Ускршњој песми” – важна корективна 
улога Ђорђа Д. Перића састоји се у анализи самог Бајићевог казивања 
и кориговања података који су дати: уместо 1802, претпоставља се да се 
извођење позоришне игре Христов гроб догодило 1820. године, а када је 
реч о састављачу позоришне игре – према речима Василија Бајића, то би 
био Јеврем Секулић, „доктор филозофије, тадашњи адвокат у Земуну” 
(137) – Перић упућује на интересантан податак: пре би могло бити речи 
о Григорију Секулићу, засад мало познатом лекару и патрону новосад­
ске гимназије, а необјављен нотни запис песме Воскрес Исус от гроба, 
чији је Григорије Секулић састављач, Ђорђе Д. Перић прилаже у огледу. 

III

Од седамнаестовековних дела Heroum epistola и Velisarius Јакоба 
Бидермана, осамнаестовековног романа Belisaire Жана Франсоа Мар­
монтела и бакрореза Ибера Бургоња д’Анвил Гравола, преко Јулинчевог 
превода Мармонтеловог романа из 1776. године, до „велизарских” беле­
шки и коментара Гаврила Стефановића Венцловића, Јована Рајића, Алек­
сија Везилића из XVIII века, Атанасија Стојковића, Доситеја Обрадови­
ћа, Лукијана Мушицког, Јована Стерије Поповића, Стевана Сремца из 
ХIХ века, лако је уочити оновремену популарност историјског лика 
Велизара, византијског војсковође из времена владавине цара Јустини­
јана. Уз осврте на мотивске обраде војсковође Велизара у сликарству 
(нпр. Велизар проси Ж. Л. Давида или Велизар прима милостињу Ф. А. 
Винсента) и музици (Елпидија Георга Фридриха Хендла или Belisire Ф. А. 
Филидора), у „дводелном” огледу „Књижевни лик византијског војводе 
Велизарија у историји српске књижевности” I и II, нарочита истражи­



204

вачка пажња Ђорђа Д. Перића усмерена је на обраде историјског лика 
војводе Велизара у српској књижевности из друге половине XVIII века: 
то су позоришни (класични!) дијалог војсковође Велизара и Среће (Фор­
туне) Бежи срећо, уз који је приложен и нотни запис Јосифа Шлезингера 
из 1828. године – важно је напоменути да овај позоришни дијалог, пре­
ма Перићу, представља почетак „класичног српског театра” (157). Затим, 
реч је и о присуству Велизаријеве песме (одвојене од класичног позори­
шног дијалога) у делу Краткое написание о спокойной жизни Алексија 
Везилића из 1788. године и К Надежди Михаила Витковића из 1818. 
године, као и о школској драми Велизариј Марка Јелисејића, која је први 
пут изведена у Великом Бечкереку око 1799. године и о којој први пут 
пише др Јован Ђорђевић, на основу разговора са Аркадијем Пејићем, 
ђаком Марка Јелисејића, у Темишвару, 1863. године; а неколико година 
пре тога, 1852. године, у Вуковом Рјечнику објављена је лексикографска 
ставка нерод, контекстуализована причом-загонетком која има упориште 
у латинској анегдоти о Кимону и Пори и која представља „мотивску 
подлогу” за оглед „’Нерод’ – загонетна причица из Вуковог ’Рјечника’”. 
Поред Јована Рајића, Вука Врчевића, Љубе Ковачевића, Васа Кондића, 
Стојана Новаковића, Тома Маретића (етнографа, историчара, припове­
дача који су се бавили овом причом), реч је и о делима попут Accera 
philologia (1637) Петра Лауемберга, на основу ког је анегдота о Пори и 
Кимону популаризована у време барока (180). Ђорђе Д. Перић, такође, 
прилаже препричан садржај „Алписке колибе” (прозне Коцебуове обра­
де грчко-латинске анегдоте), објављене у Забавнику 1819. године – на 
сличан начин (путем песмарица) „популаризовале” су се, односно наста­
јале су „живе” и „угашене” песме, попут „Дична звездо, јарко сунце” или 
„Слатка туго срдца мога” Јована Стерије Поповића: у огледу „Неколико 
певаних песама из Стеријиних прозних и позоришних дела” нарочита 
пажња посвећена је „живим” песмама Стеријиним, као што су „Миле­
вина песма” из „жалосног позорја” Невиност или Светислав и Милева 
из 1827. године или „Сакри бледе твоје зраке” из романа Бој на Косову 
или Милан Топлица и Зораида из 1828. године – уз обе песме приложени 
су нотни записи (уз „Милевину песму” дат је нотни запис Петра Крстића, 
а варијанте нотних записа песме „Сакри бледе твоје зраке” приложене 
су из Južno-slovenskih narodnih popievki I, Фрање Ксавера Кухача из 1878. 
године). О балади „Млада Јелка љуби Јанка” од шеснаест строфа, која је 
„првобитно написана да се пева у позоришним трагедијама М. Бана [...] 
’Милијенко и Добрила’ (1850) и ’Смрт кнеза Добросава’ (1851)” (193) реч 
је у тринаестом тексту у Огледима из историје српског позоришта – 
кратка (али коригујуће-драгоцена) анализа прати хронологију извођења 
двеју трагедија и баладе „Јанко и Јелка” Матије Бана током XIX века: 
Перић бележи како се прво извођење одиграло 1866. у Новом Саду, 1869. 
и 1874. у Београду (наводи се да је у оба случаја музику компоновао Аксен­



205

тије Максимовић, капелник Српског народног позоришта), а извођење 
баладе „Млада Јелка”, коју је компоновао Даворин Јенко, догодило се у 
Београду 1897. године.

IV

Проучавање самониклог народног глумовања, игара са певањем и 
њихових одјека у народној поезији, почетака српског барокног црквено-
-школског театра, старих облика позоришних дијалога, као и, на пример, 
грађанских песмарица у којима су бележене песме повезане са драмским 
делима и њиховим извођењима, у најширем смислу подсећа и на време 
када су „народни забављачи изводили своје вештине [...] а народ их је 
гледао уживајући”.6 Спровођење темељног, „разговетног”, у неку руку 
и интердисциплинарног осврта на културно српско „врело”, наводи нас 
да закључимо да су Огледи из историје српског позоришта, поред оста­
лог, драгоцено и прегледно дело-синтеза, резултат пажљивог и квали­
тетног књижевноисторијског, херменеутичког, рекло би се и етнолошког 
истраживања; зато, реципијент је позван да неправедне „букагије недо­
сезања” до публике својом читалачком пажњом, усмереном ка Огледима 
из историје српског позоришта Ђорђа Д. Перића, отклони.

Мср Симонида С. ЛОНЧАР
Универзитет у Новом Саду

Филозофски факултет
Одсек за српску књижевност

Докторске студије
simonida.loncar26@gmail.com

РЕСТАУРАЦИЈА КРАДЕНОГ СЕЋАЊА

Владимир Вујовић, Разговори с Вјештицом, Суматра издаваштво, Шабац 
2025

Владимир Вујовић је афирмацију на домаћој књижевној сцени за­
вредео још 2017. године, када је својим књижевним првенцем Silencio 
(који је објављен као Прва књига Матице српске) привукао пажњу кри­
тичара и ушао у ужи избор за НИН-ову награду. Након приче измаштане 
на темељу биографског догађаја из живота чувеног америчког шахисте 
Бобија Фишера, објављује и роман Спаљивање Џошуа дрвета (Суматра 
издаваштво, 2021), као и више кратких прича у различитим часописима. 

6  Милена Кулић, Позоришне приче: од средњег века до дубровачке драме, 
Банатски културни центар, Ново Милошево 2023, 12.



206

Разговори с Вјештицом тако могу бити схваћени као храбрији искорак 
у поље биографске фикције с том разликом што у односу на Вујовићев 
првенац, у коме се радња гради ослоњена на историјске личности и до­
гађаје, овде је реч о псеудофактографији. Разговори с Вјештицом зами­
шљени су као четврти, завршни део фиктивног серијала у којем новинар 
Адам Вјештица приређује и објављује своје током година вођене интер­
вјуе са реномираним домаћим уметницима. Предговор књиге, писан из 
пера поменутог Вјештице, тако је у служби уверавања у легитимност и 
истинитост изложене животне и уметничке приче. Вјештица као своје 
раније саговорнике, чији су интервјуи већ сабрани и приређени у рани­
јим деловима поменутог серијала, наводи Драгоша Калајића, Милића од 
Мачве и Даду Ђурића, чиме позиционира свог садашњег саговорника 
Вида Латиновића у ранг врсних сликара друге половине двадесетог века, 
пореклом са наших простора. Прикупљени материјал (датиран и рефе­
ренциран административном прецизношћу) обухвата десет засебних 
разговора, вођених у распону од 1980. до 2019. године, што чини времен­
ски интервал од безмало четрдесет година континуираног бележења и 
праћења тока уметничког и животног развоја Вида Латиновића. Упоредо 
са личним уметничким развојем, приметан је и друштвени и техноло­
шки развој сагледан кроз напредак и промену доминантних медија кроз 
које су разговори вођени и бележени. Док први фиктивни интервју бива 
објављен у недељнику Гласови, октобра 1980, последњи разговор (из 
августа 2019. године) снимљен је у форми подкаста и окачен на YouTube 
канал Vesticija Posla, у чијем насловљавању препознајемо благо интони­
рану ироничност аутора према наметнутој флексибилности новинарске 
професије услед технолошке експанзије. Као извори прикупљеног мате­
ријала наводе се, наравно, и новине, телевизијске и радио емисије, доку­
ментарни филм о уметнику и монографија Вида Латиновића. Јасно је 
да је читава структура књиге (укључујући лажни Предговор и Поговор) 
у функцији давања алибија животу књижевног јунака и његовим постиг­
нућима, односно омеђавања и стварања чврсте грађе која би сведочила 
о његовом животу. Парадоксално, у структуралистичкој форми дела и 
мотиву таквог грађења садржај њиховог разговора тиче се доминантно 
сећања, које се опире калупљењу и референцама. Интервјуисани умет­
ник, градећи своје одговоре, испољава жељу да посложи и разјасни сенке 
недостајуће прошлости, настале услед нерешених породичних питања 
везаних за његово најраније детињство.

Недостајућа фигура родитеља, нејасно осећање како је и када доспео 
у врлети Црне Горе (када је тадашње топонимско одредиште његових 
родитеља било стотинама километара далеко), питања су која окупира­
ју уметника и након више деценија. Латиновићева личност тако је умно­
гоме заснована на овим идентитетским пукотинама узрокованим дис­



207

континуитетом сећања најранијег детињства. Некакву породичну исто­
рију пуну празнина, нејасноћа, замагљености и противречности успео 
сам током година некако да саставим из парчића ископаних и скупљених 
с муком и осећајем да се са сваким новим сазнањем открива још једна 
пукотина, тамна и злокобна. Својим ретроспективним карактером ови 
разговори подсећају на мемоарски жанр у којем Вид покушава разло­
жити болне животне чворове, наћи тачке ослонца и идентитетска упо­
ришта, односно, по његовим речима, закрпити рупу која стоји на самом 
извору његовог постојања. Ако бисмо сумирали раније наведену књи­
жевну карактеризацију главног лика, били бисмо уверени да нам је овај 
човек однекуд познат, да смо га негде видели или смо о њему читали. 
Узмемо ли у обзир његову сликарску професију, идентитетско беспуће 
и однекуд познато презиме, били бисмо на трагу никог другог до Ми­
рослава Крлеже. Иако су сличности међу Латиновићима очигледне и 
свакако намерне, Вујовић у развијању лика свог уметника полази другом 
путањом, ослањајући се на религијску тематику коју Крлежа маркира 
(али која не одговара представи духа времена у коме живи модерни човек) 
и наговештава као вредну у покушајима решавања егзистенцијалних и 
идентитетских провалија. Крлежин Повратак Филипа Латиновића тако 
проблематизује положај интелектуалца и уметника који је поред про­
фесионалних сумњи додатно оптерећен личном дезоријентисаношћу, 
узрокованом нејасном породичном ситуацијом. Крлежин лик у себи носи 
велики набој деструктивног, врло вероватно напајан прикривеним еди­
палним односом према мајци, остарелој бордел-дами. Женска фигура 
код Крлеже тако се конотира негативно, као фатална, разорна сила која 
уништава централног јунака. Дехуманизовани друштвени амбијент 
маркира се као погубан по човека и уметника и прецизно осликава дру­
штвену атмосферу у којој обитава савремени човек. Лабаве идентитетске 
нити уграђене у лик Филипа Латиновића са развојем радње само се више 
кидају и дезинтегришу, без шансе за поновну интеграцију и исцељење. 
За разлику од свог презимењака, однос са и према женама код Вида Ла­
тиновића радикално је другачији. Тетка, као доминантна личност у Ви­
довом одрастању, иако својим штурим и нејасним одговорима постаје 
узрочник дечакове идентитетске збуњености, у очима уметника виђена 
је као храбра и самостална жена, вредна поштовања. Иако је тетка шту­
ро окарактерисана, какви су уосталом били и њени одговори, њен лик 
се може сматрати вредним приказом мужанствене жене која се својим 
понашањем коси са стереотипним поимањима очекиване женске улоге, 
типичне за традиционално, патријархално црногорско поднебље. Ипак, 
апсурдно, Вид у њој не проналази мајчинску фигуру, што додатно нагла­
шава њену стереотипно мушку функцију у кући и селу. Она би успоста­
вљала однос са људима који није био равноправан, већ јасно хијерархиј­



208

ски одређен (са њом у надређеном положају). Жене, неизоставно укљу­
чујући и Корину, дају какву-такву стабилност главном лику и нуде си­
гурно уточиште. 

За разлику од Филипа Латиновића, чија дубока деструктивна накло­
њеност преовладава, код Вида Латиновића жељу за рекапитулацијом и 
разјашњењем сећања можемо схватити као дубоко конструктивну. Такво 
Видово разлагање прошлости нипошто нема деструктивни карактер, 
већ напротив – слагањем властитог живота, окрњеног недостајућим сли­
кама прошлости, покушава се успоставити каква компактна, аутономна 
целовитост. Механизам коришћен при грађењу прича у Разговорима са 
Вјештицом може се повезати с разговором уметника и Вјештице о пре­
мештању и рестаурацији манастира Земна, храма који је, по причи, ра­
ди изградње хидроелектране Ждријело, морао бити премештен. При 
опису рада на манастирским фрескама, причи о пребацивању камена и 
материјала који је чинио манастир на друго место и његовом поновном 
састављању, наилазимо на одреднице кључне за дешифровање дела, а 
то је свакако и проблемско питање Тезејевог брода, а самим тим и чо­
вековог живота. Да ли су Атињани, мењајући застареле делове брода 
(док од старог, оригиналног материјала са брода није остало ништа), 
сачували онај исти Тезејев брод или само сећање на њега? Користећи 
исти материјал, покушамо ли на другом месту посложити, по сећању, 
првобитни храм, да ли ће то и даље бити Земна? Настојимо ли свој жи­
вот сагледати ретроспективно, покушамо ли га склопити од сећања 
бираних по интензитету доживљаја, да ли је то онај живот који смо 
проживели? Стварање приче које почива на оваквим принципима не би 
имало нарочито оптимистичан тон без религијског смисла, јасно иска­
заног у делу. Склапањем сећања из свог живота, уметник настоји изгра­
дити своју личну Земну (исцепкану и фрагментисану попут илустрације 
на корицама књиге). Грађењем свог личног, биографског храма, сликар 
остварује интимни однос према Богу или Добру, лишен колективног, 
традиционалног поимања вере. Овај храм има за циљ стварање верти­
калне повезнице са вечним и оностраним, путем које ће Вид Латиновић 
остварити сусрете које му вечност дугује.

И поред свог изразитог мемоарског потенцијала, дело не прераста 
у сентиментално приповедање о прошлости и жељеној будућности. 
Како оно поседује и делимично анегдотални карактер, изражен у зани­
мљивим догађајима из прошлости, заобилазе се могући патетични тонови 
блиски тематици дела. Гела Гелашвили, Мијо и игуман Захарије само 
су неки од епизодних ликова који су живописним карактером оставили 
дубок траг у Латиновићевом сећању и дали динамичност приповедању. 
Како се кроз дело провлачи и Видов однос са Корином, дело добија и 
суптилну димензију љубавне приче. Вујовић веома суптилно означава и 



209

друштвени контекст, назначен у положају религије наспрам комунизма, 
али и животу у великом граду какав је Париз и у засеоку какав је црно­
горски Стрп. Уз катарзичне драмске обрте, избегава се монотонија при­
поведања и очекиваног завршетка. Вид Латиновић разлагањем и понов­
ном интеграцијом сећања из свог живота гради своју личну Земну, којом 
ће се, попут степеница, када за то дође време, вратити актерима свог 
сећања и на тај начин окусити дуго жељени повратак кући.

Хелена З. САВИЋ
Универзитет у Новом Саду

Филозофски факултет
Основне студије

hsavicc@gmail.com



210

А У Т О Р И  Л Е Т О П И С А

ЈАНА АЛЕКСИЋ, рођена 1984. у Крагујевцу. Основне и мастер сту­
дије завршила је на Филолошком факултету Универзитета у Београду, 
на студијском програму Српска књижевност и језик са општом књижев­
ношћу. Докторску дисертацију „Милан Кашанин као тумач нове српске 
књижевности” одбранила је 2016. године на истом факултету. Запослена 
је на Институту за књижевност и уметност у Београду као виши научни 
сарадник. Пише поезију, есеје, студије и књижевну критику. Књиге пе­
сама: Топао камен, 2014; Упијање, 2017; Аријел Аноним, 2018; На средини 
/ годовима, 2020; Показне вежбе, 2025. Студије: Опседнута прича – по­
етика романа Горана Петровића, 2013; Жудња за лепотом и савршен­
ством – теургијска димензија књижевноуметничког стваралаштва, 
2014; Културна идеологија Милана Кашанина, 2019; Књижевна мисао 
Милана Кашанина, 2020; Метапоетичности – прилози проучавању пе­
сничке самосвести, 2021. Приредила више књига.

ЛАЗАР БУКУМИРОВИЋ, рођен 2001. у Чачку. Студент докторских 
студија српске књижевности на Филозофском факултету у Новом Саду. 
Главни и одговорни уредник портала Поента. Пише поезију, есеје и 
књижевну критику. Књига песама: Уџбеник свакодневице, 2021.

ВЕРОЉУБ ВУКАШИНОВИЋ, рођен 1959. у Доњем Дубичу код 
Трстеника. Завршио Југословенску и општу књижевност на Филозофском 
факултету Универзитета у Новом Саду. Пише поезију. Књиге песама: 
Чежња за вртом, 1993; Повесмо, 1995; Како је тихо Господе, 1999; Двери 
у липама, 2001; Опрости, јагње бело, 2002; Шумски буквар, песме за децу, 
2003; Цветна недеља, 2004; Светлост у брдима, изабране и нове песме, 
2007; Вртлар, 2008; Лице, 2009; Изнад облака, 2012; Самар, избор, 2014; 
Свети жар, изабране и нове песме са тумачењима, 2015; Ветар и дажд, 
2017; Тилић, 2020; Летица, изабране и нове песме, 2022; Жалац, 2024; 
Липа песме, избор, са преводом на руски језик, 2025; Петрове вериге, 
избор родољубивих песама, 2025. Објавио је монографију Доњи Дубич 
(са Драгославом Милисављевићем), 2014. Добитник је многих песничких 
награда. Живи у Трстенику и Доњем Дубичу. Приредио више књига.



211

ВЕСНА ГАЈИЋ, рођена 1982. у Београду, одрасла у Смедереву, живи 
у Новом Саду. Историчарка уметности, дипломирала је у Београду и 
стручно се усавршавала у Стокхолму. Пише научне радове, есеје и кри­
тике из области историје уметности, музеологије и студија културе, обја­
вљује у периодици.

СЛАВКО ГОРДИЋ, рођен 1941. у Дабрици код Стоца, БиХ. Пише 
прозу, књижевну критику и есејистику. Од 1992. до 2004. био је главни 
и одговорни уредник Летописа, а 2008. до 2012. потпредседник Матице 
српске. Књиге прозе: Врховни силник, 1975; Друго лице, 1998; Опит, 2004; 
Руб, 2010; После руба, 2020. Књиге есеја, критика и огледа: У видику 
стиха, 1978; Слагање времена, 1983; Примарно и нијанса, 1985; Поезија 
и окружје, 1988; Образац и чин – огледи о роману, 1995; „Певач” Бошка 
Петровића, 1998; Огледи о Вељку Петровићу, 2000; Главни посао, 2002; 
Профили и ситуације, 2004; Размена дарова – огледи и записи о савреме­
ном српском песништву, 2006; Савременост и наслеђе, 2006; Критичке 
разгледнице, 2008; Трагања и сведочења, 2011; Огледи о Иви Андрићу, 2013; 
Сродства и раздаљине – огледи и дневнички записи, 2014; Осматрачница 
– књижевне и опште теме, 2016; Међу својима, 2020; Подсећања и наго­
вори, 2022; Сто дана, 2024. Приредио више књига српских писаца.

ЈОВАН ДЕЛИЋ, рођен 1949. у Борковићима код Плужина, Црна 
Гора. Пише студије, есеје и књижевну критику. Редовни је члан САНУ 
и од 2020. године потпредседник Матице српске. Објављене књиге: Кри­
тичареви парадокси, 1980; Српски надреализам и роман, 1980; Пјесник 
„Патетике ума” (о пјесништву Павла Поповића), 1983; Традиција и Вук 
Стефановић Караџић, 1990; Хазарска призма – тумачење прозе Мило­
рада Павића, 1991; Књижевни погледи Данила Киша: ка поетици Кишове 
прозе, 1995; Кроз прозу Данила Киша: ка поетици Кишове прозе II, 1997; 
О поезији и поетици српске модерне, 2008; Иво Андрић – мост и жртва, 
2011; Иван В. Лалић и њемачка лирика – једно интертекстуално истра­
живање, 2011; Милутин Бојић пјесник модерне и вјесник авангарде – о 
поезији и поетици Милутина Бојића, 2020; Сажета поетика сажимања: 
ка поетици Данила Киша III – тенденције и доминанте у прози Данила 
Киша, 2023; Ходочашћа уз Усправну земљу, 2024; Гојко Ђого – црни Арго­
наут српског пјесништва: о поезији и поетици Гојка Ђога, 2025. Интер­
вју: Достићи немогуће – разговори са Јованом Делићем (разговор водио 
Милош Јевтић), 2025. Приредио више књига српских писаца.

ЗОРАН ЂЕРИЋ (Бачко Добро Поље код Врбаса, 1960 – Нови Сад, 
2024). Писао поезију, прозу, есеје, књижевну критику и студије, прево­
дио с пољског, руског и бугарског. Књиге песама: Талог, 1983; Зглоб, 1985; 
Унутрашња обележја, 1990; Под старом липом, 1993; Одушак, 1994; 



212

Voglio dimenticare tutto (на италијанском), 2001; Аз бо виде – азбучне 
молитве, 2002; Наталожено (изабране и нове песме), 2007; Блато, 2011; 
Чарнок, 2015; Сенке М. Цр., 2018; Песме продуженог трајања (изабране 
и нове песме), 2021; Азбучне молитве, 2023. Књига приповедака: Портрет 
песника као умирућег лава – приче и фусноте, 2021. Студије, есеји, огле­
ди и критике: Сестра – књига о инцесту, 1992; Ватрено крштење, 1995; 
Море и мраморје – дневник путовања по Апулији, 2000; Анђели ностал­
гије – поезија Данила Киша и Владимира Набокова, 2000; Данило Киш: 
ружа–песник–п/оглед, 2002; Песник и његова сенка. Есеји о српском 
песништву ХХ века, 2005; Стварање модерног свијета (1450–1878) (ко­
аутори Д. Гавриловић, З. Јосић), 2005; Незасићење – пољска драматур­
гија ХХ века, 2006; Са истока на запад – словенска књижевна емиграција 
у ХХ веку, 2007; Дом и бездомност у поезији ХХ века, 2007; Историја 
Витолда Гомбровича, 2008; Тестостерон. Нова пољска драматургија, 
2008; Поетика српског филма – српски писци о филму 1908–2008, 2009; 
Позориште и филм, 2010; Виткацијева Луда локомотива – између позо­
ришта и филма, 2010; 3 – у возовима европске класе, у дугим затвореним 
композицијама, у диму и пепелу, 2011; Словенска читанка – огледи и 
преводи из словенских књижевности ХХ века, 2013; Позориште лутака 
у Новом Саду – оснивање (коауторка Љ. Динић), 2014; Драматуршки 
постскриптум, 2014; Употреба града – савремени новосадски роман, 
2014; Поезија као сеизмограф – говори и поговори, 2019; Целулоидна књи­
жевност – књижевност и филм, 2019; Луткарски симулакруми – при­
лози историји луткарских позоришта у Србији, 2021. Приредио више 
књига и антологија. 

МИЛУТИН ЂУРИЧКОВИЋ, рођен 1967. у Дечанима. Завршио је 
студије књижевности на Филолошком факултету у Приштини, где је и 
магистрирао. Докторирао на Филозофском факултету у Источном Са­
рајеву. Пише поезију, прозу, драме, књижевну критику и публицистику. 
Објавио и приредио 70 жанровски различитих књига за децу и одрасле. 
Оснивач и руководилац Института за дечју књижевност у Београду. Члан 
Европске академије наука и уметности. Превођен на 50 језика. Добитник 
неколико награда и признања у земљи и свету. Ради на Академији стру­
ковних студија у Шапцу. Живи у Београду.

ДРАГАНА ЈОВАНОВИЋ, рођена 1997. у Љубовији. Основне и ма­
стер академске студије завршила је на Одсеку за српску књижевност на 
Филозофском факултету Универзитета у Новом Саду, где је 2021. године 
одбранила мастер рад на тему „Роман Semper idem у светлу жанра ауто­
биографије”, за који је добила Бранкову награду Матице српске. Тренут­
но похађа докторске студије на Филолошком факултету Универзитета 
у Београду, где је и запослена у звању истраживач-сарадник. Бави се 



213

књижевношћу друге половине двадесетог века и савременом књижевном 
продукцијом.

ЈЕЛЕНА ЈОВАНОВИЋ КОСТИЋ, рођена 1988. у Врању. Завршила 
је основне и мастер студије на Филозофском факултету Универзитета 
у Новом Саду. Тренутно је докторанд Филозофског факултета (модул 
Језик и књижевност). Ради као асистент на Педагошком факултету у 
Врању. Области њеног интересовања јесу релације између библијске и 
српске књижевности, као и књижевност за децу.

МИЛЕНА КУЛИЋ, рођена 1994. у Бачком Добром Пољу код Врба­
са. Дипломирала, мастерирала и докторирала на Одсеку за српску књи­
жевност на Филозофском факултету у Новом Саду. Пише поезију, есеје, 
књижевну и позоришну критику. Бави се теоријом драмских уметности, 
историјском театрологијом и савременом драмом. Књиге есеја и огледа: 
Лет Минервине сове – огледи о позоришној уметности, 2017; Позоришне 
приче – од средњег века до дубровачке драме, 2023. Књига песама: Ко је 
расплакао Хелену?, 2024. Приредила више књига.

СИМОНИДА ЛОНЧАР, рођена 2001. у Врбасу. Дипломирала је и 
мастерирала на Одсеку за српску књижевност и језик на Филозофском 
факултету Универзитета у Новом Саду, где је тренутно на докторским 
студијама. Пише прозу, научне радове и есеје. Ауторка је књиге прича 
Пнеума, која је 2022. објављена у оквиру Едиције „Прва књига Матице 
српске”. 

МИЛИЦА МИЛЕНКОВИЋ, рођена 1989. у Нишу. Докторанткиња 
филологије, основне и мастер студије српске и компаративне књижев­
ности завршила на Филозофском факултету у Нишу. Пише поезију, 
прозу, есеје и књижевну критику, преводи с енглеског и македонског. 
Књиге песама: Мање од длана, 2012; Via Militaris, Via Dolorosa, 2013; 
Испоснице, 2019; Треће крило, избор, 2021; Крстосница на ветрови, на 
македонском, 2023; Наисин град, 2025. Романи: Homunculi, 2010; Тајна 
блага Романових, 2023. Књижевна критика и есеји: Критичка тумачења, 
2016; Песникиња, ласта земље – o живoту и пoезији Гoрдане Тoдoрoвић, 
есеј, 2022; Канон – избор из књижевне критике, 2022. Приредила Сабра­
на дела Гордане Тодоровић у три тома, 2018. и 2019. и књигу Живети због 
песме, 2019 – сабране песме Гордане Тодоровић из Књижевних новина.

ЛАЗАР МИЛЕНТИЈЕВИЋ, рођен 1992. у Краљеву. Докторирао 
2020. године, доцент је на Филозофском факултету Универзитета у Но­
вом Саду. Предаје руску књижевност, руску културу и руску религијску 
филозофију на основним, мастер и докторским студијама. Предмет инте­



214

ресовања су му стваралаштво Достојевског, руска религијска и фило­
зофска мисао, компаративна књижевност, везе између руске и српске 
књижевности.

ДЕЈАН МИЛОРАДОВ, рођен 1970. у Куманову, Северна Македо­
нија. Ради као лексикограф у Одељењу за књижевност и језик Матице 
српске. Један је од аутора Речника српских говора Војводине, св. 1–10, 
2000–2010 (измењено и допуњено издaње, књ. 1–4, 2019), Орнитолошког 
речника, 2016. и Батрахолошко-херпетолошког речника српскога језика, 
2019. Руководи четирима пројектима Одељења. Бави се највише српским 
зоонимима и медицинском народном терминологијом, као и теренским 
радом на проучавању ове дијалекатске лексике. Стручне радове обја­
вљује у периодици.

МАРКО НЕДИЋ, рођен 1943. у Гајтану код Лесковца. Пише прозу, 
огледе, студије, есеје и књижевну критику. Објављене књиге: Кућа у пољу, 
приповетке, 1970; Магија поетске прозе. Студија о Растку Петровићу, 
1972; Нова критичка опредељења, 1973; Писци после I светског рата као 
критичари, 1975; Стара и нова проза. Огледи о српским прозаистима, 1988; 
Критика новог стила, 1993; Основа и прича – огледи о савременој српској 
прози, 2002; Проза и поетика Мирослава Јосића Вишњића, 2008; Стилска 
преплитања – студије и огледи о српској прози друге половине XIX и прве 
половине XX века, 2011; Између реализма и постмодерне – студије и огледи 
о српским писцима друге половине XX века, 2012; Повратак причи – огледи 
о савременој српској прози, 2017; Чарање и плетење приче – огледи о са­
временој српској прози, 2017; Трајно и пролазно – критике и есеји о српској 
књижевности и култури, 2018; Критички описи – огледи о српској прози, 
2020; Поетички изазови и други огледи, 2023. Приредио више књига.

ТИХОМИР НЕШИЋ, рођен 1938. у Каменици код Ниша. Завршио 
је Филолошки факултет Универзитета у Београду, група за Општу (свет­
ску) књижевност. Био је дугогодишњи новинар Политике и главни и од­
говорни уредник Издавачког предузећа Просвета из Ниша. Пише прозу. 
Књига путописа: Како купити сунце, 1987. Драма: Заједнички ручак, 
1985. Романи: Балкански крст, 1995; Плод, 1998; Задужбина на Ветрилу, 
2003; Исповест добро дресираног пса, 2011. Књиге приповедака: Меша­
ње мириса, 1983; Дуга зима до пролећа, 1989; Књига о сновима, 1993; 
Гозба чула, 1996; Сазревање рана, 1997; Лаке приче о страху, 2005; Хај­
дучки кладенац и друге приче, 2005; Пиле и трофеји, 2019; Лаке приче о 
смрти, 2024. Живи у Нишу.

БИСЕРКА РАЈЧИЋ, рођена 1940. у Јелашници код Зајечара. Заврши­
ла је студије славистике (група за источне и западне словенске језике и 



215

књижевности) на Филолошком факултету у Београду. Пише есеје и 
радио-драме, преводи с пољског, руског, чешког, словачког, бугарског и 
словеначког. Објавила је преко сто књига превода свих књижевних жан­
рова (Шимборска, Милош, Липска, Ружевич, Херберт, Мрожек, Гловац­
ки, Кот, Колаковски, Загајевски, Барањчак, Гомбрович, Виткјевич, Анд­
жејевски, Брандис, Лем, Јурковски и др.), а бави се и позориштем, ли­
ковном уметношћу, филмом, филозофијом, естетиком, политикологијом, 
историографијом, питањима вере и цркве словенских народа, највише 
Пољском. Објављене књиге: Писма из Прага, 1999; Пољска цивилизација, 
2003; Мој Краков – из културне археологије града, 2006; Imago Poloniae, 
2014; Писма из Пољске, 2018; Фактомонтаже – (портрети, живото­
писи, јубилеји, сећања, разговори, писма, мислио о ---), 2020; Поетика 
разговора – (1980–2023), 2023. Објавила је и више антологија.

СОФИЈА РАКОЧЕВИЋ, рођена 2001. у Краљеву. Студент је на Од­
секу за компаративну књижевност са теоријом књижевности на Фило­
зофском факултету у Новом Саду. Пише књижевне приказе и студије.

ХЕЛЕНА САВИЋ, рођена 2003. у Суботици. Студенткиња је завр­
шне године основних студија српске књижевности на Филозофском 
факултету Универзитета у Новом Саду. Поред књижевне критике зани­
ма је и књижевна теорија и есејистика.

ВАЛЕРИЈ ВИКТОРОВИЧ СДОБЊАКОВ (ВАЛЕРИЙ ВИКТОРО­
ВИЧ СДОБНЯКОВ), рођен 1957. у месту Нижњаја Појма у Краснојарском 
округу на југоистоку Русије. Члан је Савеза књижевника Русије и Са­
веза новинара Русије. Оснивач је и главни уредник књижевно-уметнич­
ког часописа Вертикала. ХХI век. Објављивао је у бројним часописима 
у земљи и иностранству. Добитник је многих књижевних награда широм 
Русије: „Кристалне руже Виктора Розова” (Москва), Награде „Белуха 
Гребеншчикова” (Барнаул), Награде „Александар Невски” (Санкт Пе­
тербург), Награде „Н. И. Риљенков” (Смоленск), Међународне награде 
„М. А. Шолохов” (Москва), Награде Међународног књижевног словен­
ског форума „Златни витез”. Указом председника Руске Федерације 
награђен је Државном наградом „Пушкинова медаља”, а наредбом пред­
седника додељена му је и Захвалница. Председник је нижњеновгородске 
окружне организације Савеза књижевника Русије. Живи у Нижњем 
Новгороду. (С. С.)

ДРАГИЦА СТОЈАНОВИЋ, рођена 1963. у Зрењанину. Пише пое­
зију и прозу. Књига кратких прича: Цепелин (коауторка А. Хајдин), 1996. 
Књиге песама: Тескоба, 1984; Кухињска кукавица, 1991; Разговор са Иси­
дором, 1999; Гладне исповести, 2005; Литерарни снег, 2015; Од(а)бране 



216

песме, 2017; О хрид, 2018; Посолица, 2020; Глувонема, 2022; Мастер клас, 
2023; Мала смрт, 2024. Живи и ради у Зрењанину.

НИНА СТОКИЋ, рођена 1996. у Шапцу. Основне и мастер академ­
ске студије српске књижевности и језика завршила на Филозофском фа­
култету у Новом Саду, где је 2020. године одбранила мастер рад „Чудо 
у српској драми ХХ века – Пекић, Симовић, Ковачевић”. Истражује 
савремени роман и савремену драму, пише есеје и књижевну критику, 
објављује у периодици. Координатор је Драмске секције Филозофског 
факулета у Новом Саду.

СЛАЂАНА СУБАШИЋ, рођена 1972. у Чачку. Библиотекар савет­
ник, дипломирала је на Филозофском факултету у Новом Саду на Групи 
за руски језик и књижевност. Радила на Радио-телевизији Нови Сад као 
новинар у редакцијама забавног и информативног програма. Од фебру­
ара 2001. је запослена у Библиотеци Матице српске, на пословима ката­
логизације монографских публикација. Од октобра 2007. године радила 
је као водитељ Завичајне збирке Војводине, а од марта 2024. ради као 
помоћник управника Библиотеке Матице српске и руководилац Одељења 
каталошко-библиографске обраде публикација. Аутор је многих библи­
ографија српских писаца, као и више стручних радова и превода из 
области библиографије, културне историје и библиотекарства.

БОШКО СУВАЈЏИЋ, рођен 1965. у Драгињу код Шапца. Доктори­
рао је на Филолошком факултету Универзитета у Београду, где предаје 
као редовни професор. Бави се народном књижевношћу, пише поезију, 
есеје, студије, драме и уџбенике, преводи с бугарског. Књиге песама: 
Пут круга, 1997; Харманлија, 2002; Сонети. Ватре, 2014; Anima viva, 
2016; Направи ваздух, изабране и нове песме, 2018; Ко може да те спречи, 
2021; Умети Бога / Постигать Бога, 2022; Тумане, 2025. Књига изабра­
них драма: Перитеорион, 2015. Монографије: Јунаци и маске – тумачења 
српске усмене епике, 2005; Иларион Руварац и народна књижевност, 2007; 
Певач и традиција, 2010; Дновиде воде – фолклорни елементи у српској 
књижевности, 2012; Орао се вијаше: предвуковски записи српске усме­
не поезије, 2014; Књига о Вуку, 2018; Како упокојити игру, 2018; Кључ од 
Косова, 2021; Токови савремене српске драме, 2022; Сунце сија – фолклор­
ни и митски обрасци у поезији Десанке Максимовић, 2023; Семе божан­
ског орача – фолклорни и митски обрасци у савременој српској поезији 
и драми, 2025. Приредио више књига.

ВУК ТРНАВАЦ, рођен 1993. у Новом Саду. Завршио је основне и 
мастер студије филозофије на Филозофском факултету Универзитета у 
Новом Саду, а тренутно је докторанд на Одељењу за филозофију Фило­



217

зофског факултета Универзитета у Београду. Био је на студијским борав­
цима на Филозофском факултету у Атини и у Ријеци. Бави се филозо­
фијом здравља, филозофијом религије и естетиком, радове објављује у 
периодици. Живи и ствара у Новом Саду. 

КАТАЖИНА ШВЕДА (KАТАRZYNА SZWЕDА), рођенa 1990. у 
Вжосовеј Полање у југоисточној Пољској. Песникиња, преводитељка, 
фотографкиња русинског порекла, предаје у Кракову шпански и енгле­
ски, које је студирала на Гете универзитету у Франкфурту на Мајни. Бави 
се и истраживњем живота Русина у Пољској, у периодима пре и после 
Другог светског рата, с обзиром на њихово насилно расељавање од стране 
Пољака. Ауторка је песничке збирке Босорка (реч која има више значења: 
ноћни лептир, чаробњакиња, вештица, вампир), коју је објавила 2020. 
године. За њу је добила више значајних награда: Награду председника 
града Бјалистока Вјеслава Казанецког, Награду-стипендију Стањислава 
Барањчака, Награду за поезију Sylesius. Добила је 2022. године и Креа­
тивну стипендију града Кракова за фотографију, којом се интензивно 
бави, допуњујући њом своје песничке збирке. Године 2023. објавила је у 
Књижевном бироу и песничку збирку Земља вулгарис. Превођена је на 
више језика. (Б. Р.)

Приредио
Бранислав КАРАНОВИЋ





219

У П У Т С Т В О  З А  П Р И П Р Е М У  Т Е К С Т А  З А  Л Е Т О П И С

Часопис Летопис Матице српске објављује песме, приче, 
одломке прича или романа, изворне научне радове, есеје, беседе, 
научну критику и приказе из области књижевних или њима слич­
них наука. Текстови који су већ објављени или понуђени за обја­
вљивање некој другој публикацији не могу бити прихваћени за 
објављивање у Летопису. 

Истраживачки текстови у рубрикама ЕСЕЈИ и ПОВОДИ (али 
и у рубрици СВЕДОЧАНСТВА уколико рад садржи одлике истра­
живачког приступа) испод наслова морају имати сажетак и кључне 
речи (увучено и умањено у односу на основни текст – 11 pt), а на 
крају афилијацију (назив установе у којој је аутор запослен, или 
је похађа; називи сложених организација треба да одражавају хи­
јерархију њихове структуре, један испод другог; на крају треба на­
вести ауторову електронску адресу). Текст за рубрику КРИТИКА 
не сме имати мање од 8.000 словних места са размаком.

Ако је текст био изложен на научном или књижевном скупу 
у виду усменог саопштења, податак о томе (када и где) треба да 
буде наведен у посебној напомени (фусноти) при дну последње 
странице текста. 

Текстови се објављују на српском језику, екавским или ијекав­
ским наречјем, на ћирилици и на њих се примењује Правопис срп­
скога језика Митра Пешикана, Јована Јерковића и Мата Пижурице 
(Матица српска, Нови Сад 2010).

Страна имена аутора у текстовима на српском језику треба 
да буду транскирбована и исписана ћирилицом, а приликом првог 
помена могу да буду исписана у загради оригиналним језиком и 
писмом. Поједине речи и изрази могу бити, из научно-стручних 
потреба, писани на оригиналном језику и писму. 

Текстови се шаљу искључиво електронским путем у Word 
формату, на адресу: letopis@maticasrpska.org.rs. 



220

Текст треба да садржи следеће елементе:

– име и презиме аутора: у поезији, прози, студијама и чланци­
ма изнад наслова центрирано, у критици испод текста уз десну мар­
гину (у поезији дати и наднаслов, тј. наслов циклуса песама); 

– наслов рада: болд, центриран. 

Формат текста:

– стандардни: А4; маргине 2,54 cm (custom);
– фонт: Times New Roman (ако се користе други, мање позна­

ти, фонтови у тексту, послати их као посебан фајл); 
– величина слова: основни текст 12 pt; 
– размак између редова: 1,5;
– за наглашавање у тексту се користи италик (не болд, не 

подвучено); 
– напомене/фусноте: увучене, у дну стране (footnotes, а не 

endnotes), искључиво аргументативне, величина слова 10 pt; 
– списак литературе се не наводи; 
– наслови књижевних или уметничких дела који се помињу 

у тексту (књиге, драме, филмови, представе, часописи, слике...) 
пишу се италиком, а појединачни наслови или делови под навод­
ницима (песме, приче, текстови у часописима, зборницима, по­
главља у књигама, циклуси итд.);

– цитати у тексту се дају под двоструким знацима навода 
(„...”), а цитат унутар цитата под једноструким знацима навода 
(’...’); уколико се цитира преведено дело, у одговарајућој напомени, 
уз податке о месту и години издања, треба навести и име прево­
диоца; 

– када се фусноте понављају треба их скратити: нав. дело или 
исто...

– краћи цитати или стихови (2–3 реда) дају се унутар текста, 
а дужи се издвајају из основног текста (увучени и умањени – 11 pt).

Ако аутор први пут објављује у Летопису, на крају текста 
(или у посебном документу) треба да дâ кратку биобиблиографску 
белешку о себи, а аутори који су већ објављивали могу да пошаљу 
допуне. И на крају дати контакт – електронску адресу. 



221

ПРИМЕР
ИМЕ И ПРЕЗИМЕ

НАСЛОВ ТЕКСТА

(...)

Али он сматра да је дошло време да се као део критичке јав­
ности јасно одреди према вредности Дучићеве поезије:

Можемо одмах рећи да нам данас углавном изгледа неоправдан 
презир којем је Дучић извесно време био изложен: тај презир је био 
разумљив, књижевноисторијски чак у једном тренутку и нужан, 
али нам се данас чини ипак да Дучић спада у неколико најбољих 
песника овога језика.1

По њему српска поезија још није била спремна за поетички 
глас једнога Рембоа, Малармеа или Лотреамона, посебно у времену 
у којем су се „трагови романтизма, ’овешталог и имбецилног’, још 
вукли по нашим часописима”.2

Поднаслов

Погледамо ли неке песме из циклуса „Шума проклетства” 
(„Реквијем”, „Пробудим се”) из Павловићеве збирке 87 песама, или 
есеј „Од камена до света” из књиге Рокови поезије, приметићемо... 

(...) он је стиховима из песме „Реквијем”: „Овога пута / умро 
је неко близу / / Реквијем / у сивом парку / под затвореним небом...” 
хтео да...

(...) као у песми „Пробудим се”: 

Пробудим се
Над креветом олуја

Падају зреле вишње
У блато

У чамцу запомажу

1  Миодраг Павловић, Есеји о српским песницима, Просвета, Београд 2000, 
129.

2  Исто, 132.



222

Рашчупане жене

Вихор 
Злурадих ноктију
Дави мртваце

Ускоро 
О томе
Ништа се неће знати

(...) 

БЕЛЕШКА О АУТОРУ

ИМЕ ПРЕЗИМЕ, рођен 1979. у Новом Саду. Пише поезију, 
прозу, есеје, студије и књижевну критику, бави се српском драмом 
ХIХ века. Књиге песама: Пролећни дани, 2003; Градска гужва, 2007; 
Довиђења, 2015. Роман: Мирис Дунава, 2013. Студије: Порекло дра­
ме, 2010; Драма у 19. веку, 2012; Спознаја драмског текста, 2016.

(el.adresa@mail.com) 

Редакција Летописа Матице српске 



ПРЕТПЛАТИТЕ СЕ НА 

најстарији живи књижевни часопис 
у Европи и свету који 

у континуитету излази од 1824.
Летопис Матице српске излази 

12 пута годишње у месечним свескама 
– шест свезака чини једну књигу.

Неопозиво наручујем:

1. 12 бројева (претплата за целу годину) по цени од 2.000 динара. 
Трошкови поштарине су урачунати у цену.

2. 6 бројева (претплата за пола године) по цени од 1.000 динара. 
Трошкови поштарине су урачунати у цену.

3. Претплата за иностранство за целу годину (добићете 12 свезака 
Летописа Матице српске) по цени од 100 €. Трошкови поштарине 
урачунати су у цену.

Име и презиме, назив установе или предузећа

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––

Адреса: ________________________________________________________________

Телефон: ____________________

Претплата се може уплатити на жиро рачун 205-204373-09 (Комерци
јална банка), са назнаком „за Летопис”. Оваквом уплатом обезбедићете 
да, чим нам доставите ову наруџбеницу и потврду о уплати, читаве 
године добијате Летопис на адресу коју нам пошаљете.

Информације на телефоне: (021) 6613-864; 420-199/лок. 112, или на 
адресу: Летопис Матице српске, 21000 Нови Сад, ул. Матице српске 1, 
e-mail: letopis@maticasrpska.org.rs

ЛЕТОПИС
МАТИЦЕ СРПСКЕ



CIP – Каталогизација у публикацији
Библиотека Матице српске, Нови Сад
82(05)

ЛЕТОПИС Матице српске / главни и одговорни уред­
ник Селимир Радуловић. – Год. 48, књ. 115, св. 1 (1873)–      . 
– Нови Сад : Матица српска, 1873–. – 24 cm

Годишње излазе две књиге са по шест свезака. – Покренут 
1824. год. као Сѣрбске Летописи. – Наставак публикације: 
Српске летопис
ISSN 0025-5939
COBISS.SR-ID 7053570


